

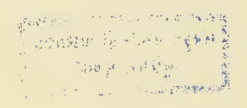
# अल्लाह्यस् ।

पश्चरीकासहितस् ।

धोत इस्यायारीचरणांवरचितम्।



B 132 V3V33 1921 v.1 संजीवा **पं**. रसामाथसाजी.





Digitized by the Internet Archive in 2011 with funding from University of Toronto

॥ श्रीहरिः॥ विजयते श्रीबालकृष्णः प्रभुः।

## ब्रह्मसूत्राणां अणुभाष्यम्।

### भगवद्धदनावतारश्रीमद्धभाचार्यचरणविरचितम्।

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरीयाणुभाष्यव्याख्यानेन, गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरनिर्मितविवरणेन, वेदान्तचिन्द्रकया, लार्छ्भद्दोपनामकश्रीवालकृष्णभद्दविरचितगूढार्थ-दीपिकया, भगवदीयश्रीमदिच्छारामरचितप्रदीपेनेति पश्चिभष्टीकाभिः संवलितम्।

## त्रिस्त्रीपरिमितो भागः।

CA TOO

श्रीमद्रह्रभक्करुकमरुप्रभाकरविद्वन्मण्डलाखण्डलगोस्वामिश्रीगोकुलनाथमहाराज-चरणाश्रयपरिवर्द्धितसाम्प्रदायवैदुष्येण तदाज्ञानुवर्तिना देवर्षिभट्टश्रीद्वारकाना-थात्मजेन शुद्धाद्वैतभूषणवेदान्तभूषणसाहित्यरत्नमहामहोपदेशकेन देवर्षिभट्टश्रीरमानाथश्चर्मणा संशोधितः ।

मुम्बानगरे

निर्णयसागरे संमुद्य

पुष्टिमार्गसिद्धान्तकार्यालयात्प्रकाशितः ।

सं. १९७८-सन १९२१

HANDA SANDARI SERIES OFFICE



B 132 V3V33 1921 V:1

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya-sagar Press, 23, Kolbhat Lane, Bombay.

Published by Shree Goswami Gokulnathji Maharaj, Badamandir Bhuleshwar, 3rd Bhoiwada, Bombay.

### गोखामिकुलकाँस्तुभ श्री १०८ श्रीगोकुलनाथ महाराजचरणाः।



मान्यो विद्वान्वदान्यः प्रकृतिमधुरवाङ्गीतिनिष्टः क्षमावांव्द्वीदोषाणामभूमिविकसितवदनश्रीग्रेणज्ञः कलावित् ।
धीरः कृष्णाङ्किसेवी परहितनिरतः सेवनीयो दयावानस्मत्सर्वस्वमेवंगुणजलधिरसौ ददयतां गोकुलेन्दुः ॥ १ ॥

भ.र. शास्त्री।



#### ॥ श्रीहरिः ॥ श्रीवालकृष्णो जयति ।

**ळीलाप्रविष्टगोस्वामिश्रीगोकुलोत्सवात्मजगोस्वामिश्रीम**जीवनेशैविरचिता

----

## ब्रह्मसूत्रवृत्तिः।



### अथातो ब्रह्मजिज्ञासा।

प्रणम्य श्रीमदाचार्यान्सपुत्रान्विहलेथरान् । पितृपादाम्बुजातश्च गुरूनगोवर्द्धनाभिधान् ॥ १ ॥ विवृतिं ब्रह्मसूत्राणामणुभाष्यानुसारिणीम् । करोमि सरलां सुक्ष्मामक्षरोत्तमबोधिकाम् ॥ २ ॥

अथ । अतः । ब्रह्मजिज्ञासा । अथशब्दोधिकाराऽर्धकः । अत एतस्मै प्रयोजनाय । सार्विनिभक्तिकस्तसिद् । परमपुरुषार्थसाधकब्रह्मज्ञानेच्छापूरणाय । ब्रह्मणो जिज्ञासा । ब्रह्मण इति शेषे पष्ठी । तेन ब्रह्मसम्बन्धि सर्व ब्रह्मपदेन संगृह्मते । जिज्ञासापदं विचाराऽर्थकम् । तेन ब्रह्मज्ञानेच्छा-पूरणाय ब्रह्मसम्बन्धिसर्विवचारोऽधिकियत इति सूत्राऽर्थः । अत्र ब्रह्मजिज्ञासापदात्रैवणिकोऽधिकारी । न हि वेदाऽनिधकारी ब्रह्मविचाराऽर्दः । सपरिकरं ब्रह्मैव विषयः । विचार्यविचारकमावः सम्बन्धः । ब्रह्म विचार्यम् । वेदान्तशास्त्रं विचारकम् । अतःपदाद्वह्मज्ञानं प्रयोजनम् । एतेन ब्रह्मनीमांसाप्रतिज्ञा-करणेनाऽनुबन्धचतुष्टयमपि स्फुटीकृतं व्यासचरणैरित्येकस्त्रात्मकं प्रथमं जिज्ञासाधिकरणम् ।

अधिकरणलक्षणं तु—विषयो विशयश्चैव पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । संगतिश्चेति पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिक-रणं स्मृतम् । विशयः संशयः । तेनाऽत्र विषयो वेदान्तानां विचारः । स आरम्भणीयो नवेति संशयः । साङ्गवेदाऽध्ययनमात्रादर्थप्रतीतेर्नाऽऽरम्भणीय एवेति पूर्वपक्षः । प्रातिशाख्यवत्संदेहवारकत्वादारम्भ-णीय एवेत्युत्तरम् । सिद्धान्त इत्यर्थः । उपोद्धातरूपा सङ्गतिः ॥ १॥

नतु जिज्ञास्यं ब्रह्म किंठक्षणकं किंप्रमाणकिमत्याकाङ्कायामाहुः— जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वात् ॥ २ ॥

जन्मादि । अस्य । यतः । शास्त्रयोनित्वात् । अस्य पुरोवर्तिप्रपञ्चस्य । जन्मोत्पत्तिः । आदि-पदात्स्थितिप्रलयाऽभिसंवेशाः । यतो यस्मात्सकाशात् । तद्वह्रोत्त्यर्थादायाति । तत्र हेतुः—शास्त्र-योनित्वात् । शास्त्रं वेदाख्यम् । शास्तीति शास्त्रम् । पूर्वोत्तरकाण्डरूपम् । तस्मिन्योनिः कारणम् । तस्य भावस्तस्मात् । श्रुत्युक्तकारणत्वादित्यर्थः । श्रुतिस्तु तैत्तिरीये भृगुप्रपाठके 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्त' इत्यादिरूपा । अथवा जन्माऽऽद्यस्य यतः । आद्यस्य वाय्वाद्यपेक्षयाऽऽदौ भव- स्याऽऽकाशस्य यतः सकाशाजन्म प्रादुर्भाव इति स्त्रार्थः । 'तस्माद्वा एतस्माद्वात्मन आकाशः सम्भूत' इत्यानन्दवल्लीश्चतेः । इदमप्येकस्त्रात्मकं द्वितीयं लक्षणप्रमाणाऽधिकरणम् । अत्र ब्रह्म विषयः । तत्कर्तृ आहोस्विदकर्तृ इति संदेहः । 'निष्कलं निष्क्रियं शान्त'मित्यादिभिर्वृहदारण्य-कादिश्चतिभिस्तदकर्तृ इति पूर्वपक्षः । 'निष्कलं निष्क्रिय'मित्यादिश्चतिषु लेकिककर्तृत्वनिषेधः । 'कर्ता-रमीशं पुरुपं ब्रह्मयोनि'मित्यादिषु मुण्डकादिषु श्चुतिष्वलोकिककर्तृत्वप्रतिपादनम् । तेनाऽलोकिककर्तृ तदिति सिद्धान्तः । सामान्यविशेषरूपा संगतिः ॥ २ ॥

ननु पूर्वस्मिन्सूत्रे सर्ववेदप्रतिपाद्यं ब्रह्मणः सामान्यतः कारणत्वं सिद्धम् । तेन सर्वप्रकारकं कारणत्वं सिद्धम् । तेन सर्वप्रकारकं कारणत्वं सिद्धम् । तत्र 'यतो वा इमानि भूतानि' 'तस्माद्वा एतस्माद्वात्मन' इत्यादिवाक्येषु पञ्चमीश्रवणान्निमित्तत्वे तु न सन्देहः । परं समवायिकारणत्वे भूयान्सन्देहः । सावयवत्विकृतत्वाऽन-र्थस्त्रपत्वपारतत्र्यादिदोपप्रसक्तेः । इति चेत्तत्राऽऽहुः—

#### तत्तु समन्वयात् ॥ ३॥

तत् । तु । समन्वयात् । तुरान्दः पूर्वपक्षन्यावर्तकः । तत्समवायिकारणम् । प्रकरणवरााद्वस्त्वेव । कुतः । समन्वयात् । अस्मिन्प्रपञ्चेऽस्तिभातिप्रियत्वेन सिचदानन्दस्य ब्रह्मणः समन्वयात् ।
सम्यगनुवर्तनादिति स्त्रार्थः । नामरूपयोरनागन्तुकत्वाऽभावात्प्रपञ्चमध्यपातित्वाच न पृथिङ्किरूपणम् ।
तारतम्याऽप्रियत्वादिकं त्वज्ञानकृतम् । घटपटादिन्यिक्तभेदो भगवदिन्छाकृतः । खपुष्पादीनां तु
वाचिनक्येव सत्ता । प्रकृतेरिष सत्वादिगुणानां परस्परोपमर्दकत्वादिगात्मप्रभृतिषु व्यभिचाराच न
समन्वयः । किन्तु ब्रह्मांशत्वेन सः तस्मा'त्तदात्मात्मान्थस्वयमकुरुते'त्यादिब्रह्मप्रपाठकादिवाक्यैनिःसंदिग्धं ब्रह्मैव समवायीति सिद्धम् । इदमप्येकस्त्रात्मकं नृतीयं समन्वयाधिकरणम् । अत्र ब्रह्मैव
विषयः । तत्समवायि न वेति सन्देहः । मृत्साधारण्यं भवेदिति न ब्रह्म समवायि किन्तु निमित्तमेवेति
पूर्वपक्षः । 'तदात्मान्थस्वयमकुरुते'त्यादिभिः श्रुतिभिनिःसंदिग्धप्रतिपादनाद्विरुद्धधर्माश्रयत्वाच ब्रह्मैव
समवायीति सिद्धान्तः । पूर्वाधिकरणेनाऽस्य निर्वाहकत्वरूपा संगतिः ॥ ३॥

#### ॥ श्रीहरिः ॥

#### दर्शनानि तत्प्रतिपाद्यं च।

दर्शनं हि नामाऽपरोक्षं ज्ञानं साक्षात्कारो वा । शब्दस्य तत्रैव शक्तिरिति । परोक्षज्ञाने तु साक्षात्कारसा-दृश्याभासानुरोधादोपचारिक एव प्रयोगोऽयम् । परोक्षज्ञानकारणेष्वपि शास्त्रेषु कार्यकारणेक्यमनुस्त्यैव दर्शनपद-व्यवहार इति ओपचारिकत्वं स्पष्टम् । शब्दो हि परोक्षमेव ज्ञानं कारयति नाऽपरोक्षम् । मथुरां दिद्क्षुर्यदि तत्प्रति-कृतिं तत्स्वरूपप्रतिपादकं पुस्तकं वा गृहीत्वा 'एप विश्रान्तघट्टः, एपा यमुना, एतद्वारकाधीशमन्दिरं, इत्यादि विचा-रयेन्न तेन मथुरासाक्षास्कारः स्यात् । बुभुक्षुर्यदि श्लीरलडुकादिभोज्यमीमांसां शतमप्यावर्तयेनमन्ये न तेन तस्य तत्प-दार्थसाक्षात्कारः स्यात् । तसात् ये 'दशमस्त्वमसी'त्यादि दृष्टान्तीकृत्य 'तत्त्वमसी'त्यादिवाक्यजातैस्तत्त्वसाक्षा-त्कारं साधियतुं चेष्टन्ते ते हि फाल्गुनवालका इव परिहासपात्रमात्रम् । उक्तं च केनापि तत्तस्वविदा 'कलौ वेदा-न्तिनो भान्ति फाल्गुने वालका इवे'ति । साक्षाःकारस्तु पदार्थानां तदसाधारणसाधनेर्भगवद्नुप्रहेण योगादि-मिर्वेति मन्यामहे । तसाहेदान्तविचारमात्रेण पदार्थानां तत्त्वस्य च साक्षात्कारं ये केचन मन्यन्ते तेपामपि शास्त्रेषु दर्शनव्यवहार औपचारिक एव । विचारसाधनाभ्यां तस्वज्ञानं प्रतिपादयतां दर्शनानामिष द्वेधा भेदः । नास्तिवा-दीनि अस्तिवादीनि चेति । नास्तिकत्वाऽस्तिकत्वे चतुर्मुखं विद्वांसोऽपि बहुलं विवदन्ते । नास्ति परलोक इति वादी-त्येके । वेदमार्गमननुरुन्धान इत्यपरे । नास्ति जगत्कर्ता कश्चनेति केचित् । अलौकिकशब्दाप्रामाण्यवचन इति भिन्नाः । मिथ्यावादीति केचन । एवं नास्तिकत्वे बहव एव विकल्पाः प्रचरन्ति लोके विद्वत्सु च । तत्र किमिह प्रतिपत्तव्यमिति चेदुच्यते—'मिथ्यादृष्टिर्नास्तिकते'त्येव कोशकृदुक्तिर्युक्तेति मन्यामहे । अर्थात्-यः खलु लोकाऽ-निधगतार्थगन्तृशब्दे वेदराशो मिथ्यादृष्टिः-कथमप्यप्रामाण्यशङ्की-तद्वादी वेति स एव नास्तिकः । अत्रैव सर्वविकल्पा-नामन्तर्भाहात् । उक्तं च श्रीमन्ता-

योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद्विजः । स साधुभिर्वहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दक इति ॥

अत्र हेतुशास्त्राश्रवादित्यस्य 'लोके इदं दृष्टं तस्मादिदं साधु, इदं न दृश्यत इत्यसाधु' इति-हेतुभिर्यदृष्टा-र्थाभिशङ्कि शास्त्रं तदाश्रवादित्यथीं होयः । यच्वस्य कोपस्य टीकाकृताऽर्थः कृतः स तु नास्त्रिकतार्थेकदेशो विवादय-स्तश्चेति नादरणीयः। मन्किविरोधाच । तस्मात् कथमि वेदाऽप्रामाण्यवादी नास्त्रिक इत्येव साधु । तत्कृतं शास्त्रं दृशनं वा नास्त्रिकदर्शनम् ।

तत्र लोकायतिकाः-नास्ति परलोकः । ततस्तत्साधनेषु मुधा न परिभ्रान्तव्यम् । तत्त्रमाणं च प्रत्यक्षमेव म शाब्दादि । पञ्चभूतपरमाण्नां यथार्थतः संप्रहो देह एवाऽऽत्मा । न कश्चिन्नित्यश्चेतनः । स चाऽऽत्रैव मस्मीभवति नान्यत्र गच्छन्दश्यत इति प्रत्यक्षम् । अतोऽपि नास्ति परलोक इत्याहुः ।

तथा च तदुक्तिसंक्षेपः--

म स्वर्गो नाऽपवर्गो वा नेवात्मा पारलोकिकः । नैव वर्णाश्रमादीनां कियाश्च फलदायिकाः ॥ त्रयो वेदस्य कर्तारो धूर्तभण्डनिशाचराः । जर्भरीतुर्फरीत्यादि पण्डितानां वचः कथम् ॥ इत्यादि ।

एतेन 'सर्वछोकेषु कामचारो भवति' 'विज्ञानं यज्ञं तनुते' 'स्वर्गकामो यज्ञेत' 'निःश्वसितमस्य यहग्वेदः' इत्यावछोकिकशव्दोक्तार्थमप्रमाणीक्ववेतां छोकायतिकानां दर्शनं तत्त्वसाक्षात्काराभावादस्मदुक्तनास्तिकछ-क्षणे समन्वयाच दर्शनाभासं नास्तिकं च।

वेदमार्गमननुरुन्धानाश्च बौद्धाः । तत्र तेषां मुख्याश्चत्वारो भेदाः । सौत्रान्तिकवैभाषिकयोगाचारमाध्य-मिकाः । सौत्रान्तिकवैभाषिकौ तावद्दाद्यमर्थजातमस्तीति मन्येते । किन्तु क्षणिकम् । तयोर्मते दुद्धिरेव नीलपीताद्या-काराऽऽश्मा । दुद्धेनीलपीताद्याकारेभ्य एव बाह्यमर्थजातमस्तीत्यनुमीयते । स्वप्नवश्चणभङ्गरमिति मिथ्या च । बहिः प्रतीयत इति बाह्यम् । आन्तरस्वर्थः केवलं क्षणिकं विज्ञानमेव । तच्च मोक्षेऽपि नाऽपैति । प्रत्युत मोक्षे विज्ञानं तत्तद्यकारानुभवनं तांश्च विमुच्य विद्युद्धं भवति । विज्ञानस्य सवासनं बाह्याकारपरित्यागः द्यून्यतयाऽवस्थानमेव मोक्षः । विज्ञानस्य क्षणिकत्वेऽपि तस्य समानसन्तानानां धारावाहिकत्वेन बह्वीप्वपि ज्वालासु 'सोऽयं दीप'-इतिविज्ञित्यत्वभ्रम एकत्वावधारणं च न विरुद्धम् । ननु विज्ञानस्य क्षणिकत्वे कर्मफलभोगः स्मृतिनियमश्च कथं निव्यूंदः स्वात् । भोकुरनुभवकर्तुश्च विज्ञानस्य नष्टत्वात् । उच्यते । पूर्वपूर्वविज्ञानमुत्तरस्मिस्तस्मिन्वासनां परित्यज्ञ्य नक्ष्यतीति सर्वं सुस्थम् । ननु वासना हि नाम संस्कारविशेषः । स चाऽनुभवमन्तरा नोत्पद्यते । अनुभवश्च पदार्थ-पूर्वभावित्वमपेक्षते । सर्वतः पूर्वस्य नु पदार्थस्याऽभावात्कथमनुभवस्तत्संस्कारश्चेति चेन्नेप दोषः । क्षणिकस्याऽपि स्वमे पदार्थस्याऽनुभवात् । वासनाप्रतिपन्नस्याऽपि संभवदनुभवकत्वात् । तेन च वासनासंभवात् । बीजाङ्करवद्वासनानां तिद्वधपदार्थस्यापि चाऽनादित्वान्न पूर्वाऽपरभावशङ्काऽपि । इत्येवमाहतुः ।

योगाचाराश्र—स्वयं विज्ञानमस्तीत्येव साधु । अन्यथा प्रपञ्चाप्रपत्तिः स्वीहृता स्वात् । तच ग्रुद्धाऽहमह-मिति धारावाहिनी बुद्धिरेवेति पर्यवस्यति । सा च स्वयमात्मप्रकाशिनी प्रदीपविद्त्युक्तम् । वाह्यार्थस्तु प्रातीतिको-ऽनुमानगम्य एव न सन् । यश्च प्राह्मप्राह्मकयोभेंदः सोऽपि द्विचन्द्रावभास इव प्रातीतिक एव । तद्दर्शने चानाद्यवि-च्छित्रवासनासन्तानमेव हेतुः । वासनासन्तानं च 'तदिदं सर्वं दुःख'मिति चिरभावनयाऽपेति सेव मुक्तिरिसाहुः । यद्यप्येते त्रयोऽपि पर्यवसाने श्रून्यवादिन एव तथापि स्पष्टं न ब्रुवते । माध्यमिकास्तु स्पष्टमेवाभिद्धति 'सर्वं श्रून्य'-मिति । एकस्यैव सुगतस्योपदेशोऽप्युपदेश्यान्तःकरणवैचित्र्याचतुर्धा प्रक्रियान्तरेण विभिद्याऽन्ते श्रून्ये पर्यवसन्नः ।

माध्यमिकास्तावत् । यत्स्तम्भादिकमर्थजातमनुमेयमिति सदित्युच्यते परेस्तिक्षं परमाणवस्तत्सम्हो वा ? परमाणव इति तु न वक्तं शक्यते । तथा सित 'स्थूलोऽयं स्तम्भ' इति ज्ञानं न स्यात् । परमाण्नामितसूक्ष्मत्वादनेक्त्वाच । समूहस्तु परमाण्नन्तरा गवेषितोऽपि न मिलति तदसदेव वाह्यार्थजातम् । विज्ञानेऽपि समानेव युक्तिः । विज्ञानं सदसद्वा ? । सचेत्कृतः सुषुप्ते न स्फुरति । ननु तदा तदभावो नास्ति जागरितः सुखस्वापं स्मरतिति । नेदमपि चाह । विषयविज्ञानयोः सहोपलम्भनियमात्सुषुप्तां विषयाभावाञ्ज्ञानाभावः । यत्तु सुखस्मरणमिति प्रलप्यते तद्वि तथा । सुखदुःखयोस्तदानीमभावादस्कुरणाचेत्यथां विज्ञानं चाऽसत् । नचाऽसदेवेति युक्तम् । असतोऽभानात् । न चोभयमेव मन्तव्यम् । सदसतोर्विरुद्धवादेकत्राऽनवस्थितेः । अनुभयरूपित्यपि न । एकस्य निपेधोऽन्यस्य विधि ज्ञापयति विधिश्च निपेधम् । तसाच्छून्यं विज्ञानमपि । या प्रमात्रादिचतुष्टयी परकल्पिता साऽपि शशविपाणम् । विचारासहत्वात् । तथाहि—यस्तु प्रमाता न स प्रत्यक्षेण गृहीतुं शक्यते । 'अह्'मिति प्रत्ययस्तु गौरोऽहं कृशोऽहिमित्यादिदेहविपयकप्रत्ययेव्यमिचरति । अनुमानमपि प्रमाति न प्रमाणम् । तद्वयमिचारिलिङ्गामावात् । एतेन प्रमाणान्तरं व्याख्यातम् । तत्नास्त्येव प्रमाता । प्रतेक्तत्वेर्वाद्याद्यस्त्र साधित एव । विषयस्य प्रमेयस्याऽभावेन प्रमाणमपि प्रमाणत्वहीनो नास्त्येव । तसाद्विचारासहत्वादिनर्वचनीयव्यात्सर्वं श्रूत्यमिति कथयन्ति । चत्वारोऽप्येते प्रतीत्यसमुत्यादोपसपणप्रत्ययभ्यां 'कार्ये स्वयं भवतीति'कर्ता कश्चन नास्तीत्यपि वदन्ति । विज्ञानस्य निर्वाणञ्च मोक्षम् ।

तदेप बौद्धमतसंक्षेपः—

यसिन्नेच हि सन्तान आहिता कर्मवासना । फर्ल तत्रेव सन्धत्ते कार्पासे रक्तता यथा ॥ सहोपलम्मनियमादभेदो नीलतद्वियोः । भेदश्च आन्तिविज्ञानेर्देश्येतेन्दाविवाद्वये ॥ इदं वस्तुवलायातं यद्वदन्ति विपश्चितः । यथा यथाऽर्थाश्चिन्त्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा ॥ यथा यथा विचार्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा । यदेतत्स्वयमर्थेभ्यो रोचते तत्र के वयम् ॥ इति ।

'सदेव सोम्येदम्—' 'यतो वा इमानि—' 'ब्रह्मविदाप्तोति परम्' 'सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे' त्यादिश्वितसहस्रनिष्णशानर्थानमन्यमानानां सौगतानामपीदं दर्शनं मिथ्यादिष्टत्वात् 'असन्नेव स भवति असद् ब्रह्मेति वेद चेत्' इति निन्दाश्रवणाच्च दर्शनाभासं नास्तिकञ्च। एतेनाईतमिष दर्शनं व्याख्यातम्।

तर्कमेवाऽऽगमादिष प्रमाणं किं च वेदोऽषि न नित्य इत्यम्युपगच्छन्तो रूपान्तरेण वेदाप्रामाण्यवचना वेशेन्षिका आक्षपादाश्च, तत्त्वानां पृथक् पृथक् स्वरूपाधिगमान्मोक्षं पृथिव्यादिनित्यदृव्याणां स्वस्वरूपेण सत्तामलोकिकशव्दराशेर्वेदस्यानित्यताञ्चाहुरिति तेऽषि नास्तिका एव । 'एकमेवाऽद्वितीयं०' 'तस्साद्वा एतस्मात्०' 'वाचा विरूपनित्यया' इत्यायुक्तमप्रमाणीकुर्वन्तीति । साक्षात्कारमि न मन्यन्ते । मन्यन्ते चेत्यदार्थानां तथापि 'एकविज्ञानेन
सर्वे विज्ञातं स्या'दितिश्वत्युक्तैकब्रह्मविज्ञानेन पदार्थान्तरिवज्ञानमित्यायुक्तदिशा नेच्छन्तीति दर्शनाभासोऽप्येत-

द्दर्शनम् । यद्यव्येतैः कर्तृत्वेनेश्वरोऽनुमानेन साध्यते तथापि सिद्धन्नप्यसौ जीवविरोप एव सिद्धित । नतु 'अपाणि-णादो जवनो—' 'सर्वतःपाणि—' इत्यादिश्चतिप्रतिपादितप्राकृतविलक्षणसकलधर्मवानानन्दस्वरूप ईश्वरस्ततोऽपि तथा । यक्त्वेतेषामास्तिकत्वेन प्रवादः स तु स्थूलदृष्ट्या वेदोक्तपरलोकेश्वरादिपदार्थाभिमानविश्वासेनं वेति सर्वमन-वद्यम् । यज्ञैतेषां वेदस्य पौरुपेयत्वस्थापनं तत्तु निपुणमनुमानागमैः प्रक्षिप्यापौरुषेयत्वमेवाऽस्थापि चित्सुखादिभि-रिति विस्तरस्त्रवेव दृष्टदयः ।

'नास्ति कश्चिज्ञगत्कर्तेति' निर्वचनं ब्रवाणा मीमांसकाः । एते हि 'जगत्कर्तिर स्वीकृते स्वीकृतं भविति वेदानां पौरुपेयत्व'मितिभिया कंचनेश्वरं नाङ्गीकुर्वन्ति । एतन्मतसँक्षेपस्त —कमैंवेश्वरः । नान्यश्चेतनरूपः । स्वर्गः परमपुरुपार्थः । मञ्जमयी तत्सूचिताझीन्द्रादिदेवता यज्ञशेषा । अर्थवादश्च स्वार्थे न प्रमाणम् । वेदः स्वतःप्रमाणम-पौरुपेयश्च । प्रवाहन्यायेनाऽनादितो जगत्स्वयभेवं प्रचळतीत्यसौ ।

अत्रापि बहाकर्तृत्वपलदातृत्वादिप्रतिपादकानां देवतोपासनादिप्रतिपादकानां श्वितवाक्यानां च विरोधात्सर्वाऽऽस्तिकतन्नप्रसिद्धस्येश्वरस्य चाऽमतत्वान्नास्तिकत्वमेव। किं च जैमिनिः 'अतद्र्थानां चाऽनर्थक्यं' प्रतिजानीते।
एवं चेत्सर्वस्यापि परकाण्डस्योपनिपद्मागस्य सिद्धपदार्थाभिधायिखादवेदत्वलक्षणमप्रामाण्यं स्फुटमायातीति जैमिनिरिष तथा। किं च अर्थवादानां प्रमादपिठतत्वं 'तुरुयं च सांप्रदायिक' मिल्लादिना निराकृत्य तत्र वेदत्वं स्थिरीकृत्यापि तान्स्वार्थेऽप्रमाणं वदतीत्वलोकिकशब्दैकदेशाऽप्रामाण्यकथनलक्षणं नास्तिकत्वमच्येतस्य। अत्र मीमांसकेषु
हेधा मतभेदः। प्रांचस्तावत् 'ओषधं पिव शिखा ते वर्द्धिष्यत' इत्यादिलोकिकवाक्येष्वव 'गावो वे सत्रमासत' इत्यावर्थवाक्येष्वपि 'असद्भावाऽवलम्वेन' केवलविधेयस्तुतिपरत्वम्। न तु स्वार्थप्रामाण्यमि। तथाच
'तत्सामान्यादितरेषु तथात्वम्' इति न्यायेनाऽन्येषां 'वायुर्वे क्षेपिष्टे'त्यावर्थवादानामपि न स्वार्थप्रामाण्यम्।
किन्तु जहत्स्वार्थलक्षण्या केवलविधेयस्तावकत्वमात्रम्। एवमुपनिषदां सिद्धपदार्थप्रतिपादिनीनामपीति संगिरन्ते। नवीनास्तु वार्तिककृत्पभृतयः सर्वेष्वप्यर्थवाद्वाक्येष्ववयवार्थाऽनतिक्रमेणेवाऽजहत्स्वार्थलक्षणया प्राशस्त्यपरत्वम्। 'आदित्यो यूप' इत्यादावपि, अर्ध्वत्वादिगुणयोगादवयवार्थस्य सत्वात्सार्थप्रामाण्यमि । 'प्रजापितरारमनो वपामुद्दिदत् इत्यादो सर्गादो परमेश्वर एव स्वमहिन्ना पशुरूपमेकं कृत्वा तद्वपोत्कर्तनेन कर्म प्रायुद्धरवेषप्रकारेण सर्वत्र सत्यत्वमुन्नेयम्।

वस्तुतस्तु 'वेदेऽश्वरमात्रस्याप्यसत्यार्थप्रतिपादकस्याभावा'दित्युक्तिदिशा क्विदिपि वेदेऽप्रामाण्यगन्धोऽपि नास्ति । सर्वस्याऽपि स्वतःप्रामाण्यस्वीकारात् । अर्थादनिधगतार्थगन्तृत्वे सित स्वबुद्धिकार्श्येन कादाचित्काऽयोग्यन्ताज्ञानाऽनपनोद्यप्रामाण्यस्वीकारात् । तथा च यद्वेदेष्वलौकिकार्थावेदकेष्वयोग्यवाज्ञानं तज्ज्ञातृदोपादेव नतु वेदोक्तपदार्थेषु तदस्ति । एकत्र तदभावेऽप्यन्यत्र तदुपलब्धेः । यथा सेतुबन्धादौ प्रान्णाः प्रवनम् । नचैवं प्रत्यक्षादिकमन्तुस्त्याऽन्यथा कल्पनीयमिति परमास्तिकानां सुदंढः सिद्धान्तः ।

किंच 'विद्यया वा करोति' इति श्रुला ज्ञात्वैव कर्म कर्तव्यमिति सिद्धेऽर्थवादाः कर्माङ्गभूतं पदार्थज्ञानमु पितृशन्तीति न किंचिद्नुपपन्नम् ।

ननुं 'अग्निहिंमस्य भेषज'मित्यादीनां कथमलैकिकार्थांऽऽवेदकत्वमवगन्तव्यम् । नेष दौषः । 'अमरेद्वम-रत्ववद्नादित्वेऽपि जगतः प्राथमिके सृष्टिप्रारम्भे 'वेदशब्देभ्य एवादौ पृथक्संस्थाश्च निर्मम' इत्याद्यक्तेः प्रजापितभ-गवानलौकिकत्वेनात्मत्वेन स्थितस्य सकलस्यापि जगतस्तदाप्रभृति वेदवाचा लौकिकत्वं क्रीडाये नियमितवान् । ततश्चार्वाचीनानामस्माकं दृष्ट्या वेदस्य कचित् लौकिकार्थावेदकत्वेऽपि न तथा । किन्तु तृहृष्ट्याऽलौकिकार्थावेदकत्व-मेवेत्यलं पल्लवेन । तदेवं जैमिनीयं दर्शनमर्थजरतीयम् । केषांचिद्ववत्या नास्तिकत्वमस्मदुक्त्या त्वास्तिकत्वमिति । तथापि 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युसेति' इत्यादिदेशितसाक्षात्कारदिशा साक्षात्काराभावादर्शनाभासत्वं तु न मुञ्चति ।

आत्मभेदं प्रकृतिपरिणामं च सांख्या मन्यन्ते । द्वेधा हि सांख्यं, निरीश्वरं सेश्वरं च । निरीश्वरास्तावदाहु 'स्त्रिगुणसाम्यावस्था प्रकृतिदाद्याभिधेयं जडं प्रधानं महदादिविद्यापर्यन्तेन प्रपञ्चरूपेण पुरुषोपभोगाय परिणमतीति' । सेश्वरवादेऽप्येवम् । इयांस्तु विद्येषः—यथाहि संस्कृतक्षेत्रमधिष्ठाय तत्सम्पर्कवकाद्वीजमंकुरादिकमेण महान्तं वृक्षमारभत एवं क्रेशकमीविपाकाशयेरपरामृष्टं पुरुपविद्येषमाश्रित्य प्रकृतिर्जगदारभते । पुरुषा भोक्तारश्चेतनाः । प्रकृतिरेका कर्श्वा भोग्या च ।

योगोऽप्युभयविधः, सालम्बनो तिरालम्बनश्च । अन्यत्सर्वं प्रायः सांख्यसामान्यमत्र । विस्तरस्वेतदाकरे इष्टच्यः । एतयोरिप 'ब्रह्मकर्तृत्वतद्वेक्यवाक्यैर्विरोध' इति तदेव नास्तिकःवमापन्नम् । किन्तु प्रसिद्धिमनुस्त्य किंवा 'यथा यथोपासते तत्तदेव भवति' इति विरोधं परिह्नत्याऽऽस्तिकःवम् । भेरद्वैधेनार्धजरतीयःवमत्रापि ।

अवशिष्ट इदानीं 'मिथ्यावादी नास्तिक' इति विकल्पः। तत्राद्वैतिनो मायावादिनो मिथ्यावादित्वमङ्गीक-र्वन्ति। अहैतसिद्धादिषु तथादर्शनात्। मिथ्याव्यं च सदसन्धामनिर्वचनीयत्वमिति भाषन्ते । एवंहि ते—'संविदमेकां केवलां विहाय सर्वमन्यन्मिथ्या । अनाचनन्ता संविच स्वभावेन धर्माकारिकयाऽत्यन्ताभाववती । निर्धर्मकं ज्ञानमिति यावत् । तदेव शुद्धं ब्रह्म । तच्चाधिष्ठानमस्य नामरूपस्यानिर्वचनीयस्याविद्या-(अज्ञान) कारणस्य मिथ्याभृतस्य कार्यजातस्य। तिलममायायुक्तं ज्ञानं शवलं ब्रह्म। घनमायायुक्तं तदेव जीवः। यनत्वं चाऽत्र तमोऽभिभूतत्वम्। स च कर्ता सुखदुःखभोक्ता च। अनाद्यनिर्वचनीय-मज्ञानमेव मायाऽविद्येति द्युद्धाद्युद्धसत्वेन भेदकेन द्विधा भिन्नम्। भेद्श्य सर्वेपामेपामनादिरेव। अवस्थाद्वयं च-व्यवहारायस्था, वास्तविको च। व्यवहारावस्थायां 'व्यवहारे वयं भाट्टाः' इति प्रतिज्ञया वेदः, तत्प्रामाण्यं, तदुक्तसाधनफलादि, सर्वं सदिव । वास्तवं तु न वेदो न तत्प्रामाण्यं नेश्वरो न साधनफलानि न किमपीति सर्व मिथ्येखाहः । तथाचाऽत्राऽपि मते वेदेश्वरादिव्धवहार एव न वास्तवमि-त्याम्तिकत्वेन नास्तिकत्वेन चाऽर्धजरतीयत्वमेव । वस्तुतस्तु माध्यमिकाः शांकराश्चाद्वेतवादिनो न परस्परं विशेषभेद-भिन्नाः । तथा हि 'सर्वे शन्यमिति' माध्यमिकाः । 'संविदेव निर्विशेषाऽविषया केवलं सतीति अद्वै-तिनः।' तत्र तस्या अविषयत्वान्निर्विशेषत्वाच सर्वप्रमाणागोचरतया शुन्यत्वमेव आयाति । न च निषेधमुखेन 'नेतिनेति' इत्यादिश्वतयो लक्षणया पारिशेष्यात्प्रतिपादयन्तयेव तद'स्ति सेति' वाच्यम् । अप्रयोजकत्वात् । नह्येवं प्रतिपादनं प्रयोजकं भवति । गृहे घटे सत्यपि 'अस्मिन्यदस्ति तद्वयं कथमपि निर्देष्टं न शक्तम' इत्युक्ते कथ-मिस्मिन्कोष्टके घट इति ज्ञायताम् । नेतिनेति व्यावितेतेऽपि पदार्थान्तरे घटज्ञानं दुःशकमेव । घट इत्यस्याऽपि विहो-पत्वाच । तसान्निर्विशेषे परोक्षे संविद्रूपे ब्रह्मणि ज्ञातच्ये पारिशेष्यमप्यप्रयोजकमेव । 'ब्रह्म ज्ञानं संवित्' इत्य-स्याऽपि विशेषविशेषत्वाच । यत्र हि पदार्थः प्रत्यक्षविषयस्तत्र तु विशेषैर्वाचितकैर्निर्देष्ट्रमशक्यत्वेऽपि व्यावर्तने पारि-शेष्यात् 'अस्ती'ति ज्ञानं संभवति । यत्र पुनरविषयत्वमेव वस्तुनस्तत्र पारिशेष्यमपि कुण्ठमेव । ननु 'ज्ञानामी'-त्यनुब्यवसायान्मानसिकप्रत्यक्षत्वाह्योकसिद्धेव संवित् । तर्हि गतमविषयत्वमौपनिषद्त्वञ्च । अवैदिकता च गले पतिता । किंच लक्षणा हि शक्यसम्बन्धे भवति । निर्विशेषे तु तस्याऽसंभवान लक्षणासंभवोऽपि । न च काल्पनिकः संबन्धोऽस्तीति न दोषः । तस्य तेनैवाऽसःवात् । मरुमरीचिकायां काल्पनिकेनैव संवन्धेन बुद्धिमतामसत्यःवनिश्चयात् । नच मरुमरीचिकाज्ञानमनिर्वचनीयमेवास्तां नाऽसत् । लोके तथाऽप्रसिद्धेः । प्रत्युताऽसत्वेन निश्चयः । लोकानुसा-रिणी हि कल्पना भवति । तसादन्ततः शुन्यमेवापतति । तथाच बाह्यवचनम् । 'विचारासहत्वमेव पदार्थानां तत्वम्'। किंच 'विचारासहत्वमनिर्वचनीयत्व'मिति द्वयमि पर्यवसाने विचारस्य समानमेव। 'इदं न वकुं शक्यते इदमपि न वकुं शक्यते' इलिनिविचनीयावं नाम । विचारासहत्वमपि तदेवेति । पदार्थान्तरं च तत्सदृशमेवतेपामिति तन्मतपदार्थेः परीक्ष्य जानन्तु विद्वांसः । विस्तरत्वान्नेह तन्यते । तस्मादृ वाणेवीद्धान्तरेरिव मायावादिभिरपि 'सर्व शून्य' मिति पारिशेष्यात्सूच्यते ।

किं च 'प्रकृतैताचस्व0' सूत्रे 'वाङ्मनसातीतमविषयान्तःपाति प्रत्यगात्मभूतं नित्यशुद्धनुद्धमुक्तस्वभावं व्रद्धोत केपांचिद्।चार्याणां वचनम्। तत्रेदं जिज्ञास्यते व्रह्मणो नित्यशुद्धादिस्वभावः केन प्रमाणेन ज्ञातः । वेदादिति चेद्वाङ्मनसातीत्वमिवप्यत्वं चाऽपोहितम् । न केनाऽपि ज्ञातं चेच्छ्न्यत्वम् । न च पारिशेष्येण ज्ञातमिति वाच्यम् । विकल्पासहत्वात् । किमिदं पारिशेष्यं प्रमाणमप्रमाणं वा । प्रमाणं चेत्तद्विपयत्वादविपयत्वं नष्टमन्यथा प्रमाणाभावाच्छ्न्यत्वमेव । तत्रेव च 'न चाऽत्रेय'मित्यादिना किंचिद्याङ्क्ष्य परिहारे 'नेदं शास्त्रं प्रतिपाद्यतेन व्रह्मणो स्पद्धयं निर्दिशति लोकप्रसिद्धं त्वदं रूपद्धयं व्रह्मणि किल्पतं परामुशति' इति तद्धचनम् । तत्राऽपि प्रश्नः किमिदं रूपद्धयं स्वयं किल्पतं स्वयमेव वेदेनोच्यत उत लोककिल्पतमन्यते । वेदकिल्पतं चेद्वेदे वितथवादित्वारोपाद्प्रामाण्यवादित्वम् । लोककिल्पतमिति चेद्वेदस्य सृष्टेरादिभवत्वान्नेदं वक्तं शक्यं 'तत्तिद्धमनुवदित परामुशतीति वा' । 'तस्मान्मृत्प्रितिपादनेऽमृतस्य तत्प्रतिपादने तस्य विरोधादुभयविरोधान्नेक' मितिन्यायाच्छ्न्यमेव । यत्र तु विरुद्धपर्माश्रयं व्रह्म मन्यते तनु श्रुतत्वादित्वादोषः ।

किंच 'द्रीनाचे' स्त्रापि अत्वाददोष इति चेन्न एकस्याऽनेकस्वभावःवानुपपत्तेरिति तद्वचनम् । तत्रापि वेदाप्रामाण्यवादिवं स्थिरीभवित । तथा हि—अःखुक्तं चेदुभयलक्षणकं ब्रह्म तिहं अतिप्रामाण्यवादिना तथैव मन्त-व्यम् । तत्र केयं विभीषिका 'एकस्याऽनेकस्वभावत्वानुपपत्तिर्नाम' । एकस्याऽनेकस्वभावता हि लोके विरुद्धा । लोकश्च नालोकिकदर्शी आन्तश्च भवित । वेदस्तु प्रमाणमूर्धन्य इति नेकमक्षरमप्यन्यथा ब्र्ते । तल्लोकानुरोधेन अत्युक्तार्थ-खण्डनं नाम वेदाप्रामाण्यवादित्वं न निर्वहति किम् ? । तस्मात् विचारवेलायां शांकराद्वेतवादिनोऽपि तथा । तन्नाप्य-धजरतीयं च ।

अवशिष्टाः साम्प्रदायिकास्तु सर्वसंस्टात्ववादिनो लोकमननुरुन्धाना वेदाक्षरमात्रमपि तिरपेक्षप्रमाणं मन्य-माना आस्तिका एव ।

तत्र तावच्छीरामानुजाचार्याः—अप्राकृतहेयप्रत्यनीकसकलक्ष्याणगुणाकरश्चिदानन्दसत्परब्रह्मादिशटद्वाच्यः परात्परं वस्तु व्यापको भगवान् श्रीपुरुपोत्तमः । स च सविशेष एव । विभागानहें चिद्विती तद्विग्रहः । तयोः परिणामश्चेदं विभागाहं नामरूपि स्थूलं जगत् । अणुर्ने व्यापको जीवस्त्रथाविधोऽपि भगवतो दासः । परमपुरुपार्थ- त्वेन भगवति ज्ञाते शास्त्रपर्यवसानम् । भक्ता च साक्षात्कारः । स्वतः प्रमाणं वेदाः । तद्नुकूलानि चान्यानि शास्त्राणि । भगवन्माहात्म्याऽनपहारिण्यश्च युक्तयः । 'दुःखापहारपूर्वकानन्दावासिश्च मोक्षः ।' अभेदवादिन्यः श्चतयः शरीरशरीरिणोस्तिस्मन्सान्वयाः । एकाकिनं देवदत्तमानयेत्युक्ते शरीरी देवदत्त आनीयते । तत्राऽभेदस्तयोः । निर्विश्वेषयादिन्यश्च ताः प्राकृतेतरांस्तस्य धर्मान्वदन्तीति निराकांक्षा इत्यादुः । तदेवं तेषां मतसंक्षेपः ।

ईश्वरश्चिद्विचेव पदार्थत्रितयं हरिः । ईश्वरश्चित इत्युक्तो जीवो दश्यमचित्पुनः ॥
द्रव्याद्रव्यप्रभेदान्मितमुभयविधं तद्विदस्तवमाहुईव्यं द्वेधा विभक्तं जडमजडिमिति प्राच्यमव्यक्तकालौ ।
अन्त्यं प्रत्यक् पराक् च प्रथममुभयथा तत्र जीवेशभेदान्नित्या भूतिमीतिश्चेत्यपरमिह जडामादिमां केचिदाहुः ॥
यद्ण्डमण्डान्तरगोचरं च यद्दशोत्तराण्यावरणानि यानि च ।
गुणाः प्रधानं पुरुषः परं पदं परात्परं ब्रह्म च ते विभूतयः ॥ इ ।

श्रीमध्वाचार्याः श्रीनिम्वार्काचार्याश्च प्रायो जीवेश्वरादिविषये श्रीरामानुजसमानसिद्धान्ताः । केवलं तु भग-वच्छरीरविषये विमताः । ते हि समष्टिजीवरूपं त्रिपाद्विभूति ब्रह्मेव भगविद्वग्रह इति मन्यन्ते । अभेदाभिधायिन्यः श्रुतयस्तु नियम्यनियामकभावं वा चित्साजात्यं वाऽऽमनन्तीति स्वीकुर्वन्ति ।

श्रीमद्राह्माचार्याश्च—न खलु जीव इव भगवति शरीरशरीरिविभागः संभवति । किन्तु सर्वकारणं स हि क्षराक्षरातीतः सचिदानन्दः प्राकृतेतरसकल्धर्मवान्मपुरमूर्तिर्भगवाञ्चीकृष्णस्वथाविध एव । यथाधिकारं यथाभावमेक एव विविधतया गृह्यते । तस्मात्साकारत्विनराकारत्विदयः सर्वेषि धर्मास्तस्मिन्नलेकिक उपपद्यन्ते । सर्वश्चर्यात्माण्यं च तथेवाऽनपोहितं भवति । इदमत्राकृतम्—प्राधान्येन त्रिविधा जीवाः । तत्र तामसेरसमग्रग्राहिभिर्निर्विशेषं त्रह्म, तद्भिनं मिथ्याप्रत्ययश्च जगदिति गृह्यते । मध्यमेः किंचिद्याहिभिः सधर्मकः परमात्मा, तद्र्षं तिद्भाभिनं च जगदिति । उत्तमेस्तु सार्विकेः सकलहेयेतरस्वरूपाभिन्नपूर्णगुणविग्रहः केवलानन्दो भगवान् स एव च प्रपञ्च इति गृह्यते । यदुक्तं समाधिभाषया भगवता श्रीव्यासेन 'ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति दाव्यते' 'ईदं हि विश्वं भगवानिवेतरो यस्मिञ्जगतस्थानिरोधसंभवाः' । जीवश्चाराप्रमात्रश्चिद्दपस्तिरोहितानन्दः । सद्रपञ्च जगत् । अभेदश्च वास्तवः श्चितशास्त्रास्त्राद्यामिनरोधसंभवाः' । जीवश्चाराप्रमात्रश्चिद्दपस्तिरोहितानन्दः । सद्रपञ्च जगत् । अभेदश्च वास्तवः श्चितशास्त्रास्त्राद्यामिनरोधसंभवाः' । जीवश्चाराप्रमात्रश्चिद्दप्तिराहितानन्दः । सद्रपञ्च जगत् । अभेदश्च वास्तवः श्चितशास्त्रास्त्रास्त्राद्यामिनर्वात् । वृत्तस्त्र द्वत्तववत् । स्वणंसाऽऽकारवत् । धर्मधिणोश्चाऽभेदात् । श्चित्रत्रात्ते त्राद्वस्त्रात्ते तु 'अन्यख्यातिरेच'। तथा हि–भगवान् हि शोक्तिकं रजतं, स्वाप्तिकांश्च पदार्थान् मोहिन्या मायाशक्तया स्जतीति । इदं च 'अथ रथपथः स्जती'त्यादिश्चतिषु 'स्जती'त्यादिश्चो ज्ञातं भवति ।

१-तथाविधत्वमत्र कतिपयतद्धर्मवत्त्वम् । २-अभेदे । ३-इदं हि विश्वं, भगवानितरः । इदं हि विश्वं भगवानिव इतरः । इदं हि विश्वं इतरः भगवान् इति पक्षत्रयमत्र ।

प्रमाणमूर्धन्यश्च समप्रो भगवान् वेदः । प्रामाण्यं च लोकाऽनिधगतार्थाऽवगाहित्वे सित स्वबुद्धिकाइर्थ-हेतुककादाचित्काऽयोग्यताज्ञानाऽनपनोद्यभावो नाम । भगवद्गीता, व्याससूत्राणि, समाधिभाषा श्रीमद्भागवतं चेति त्रिकं संदेहचारकत्वेन वेदार्थनिर्णायकमिति प्रमाणम् । तदुनुकूलान्यन्यानि शास्त्राण्यपि । अनुमानं तु युक्तयपरपर्यायो ब्रह्मणि न प्रमाणम् । केवलं तु वादे नास्तिकपराजये कनिष्ठाधिकारिश्रवणे चोपयुज्यत इति लोक एव प्रमाणम् । न च 'यस्तकंणानुसंध्यत्ते स धर्म वेद् नेतर' इति वाक्येन किंचिच्छक्क्यम् । तत्र तकां मीमांसाऽपरपर्यायो नतु प्रसिद्धन्यायरूपदुक्तकंपरः । तत्परस्य तु श्रुतिस्मृतिपु निन्देवेसलं पक्षाश्चयेण ।

भक्तिश्च साधनम् । तदुत्तराई प्रेमासक्त्याद्यः फलमित्याहुः । अंद्यत्वे केचिदेवं प्रत्यवितष्टन्ते 'यदेषा भगवन्मार्गमूलभूता भक्तिवेदं नास्ति' इति । तद्विषयेऽपि किंचिल्लिखामः । वेदं भक्तिश्वःदृोऽपेक्ष्यते तद्धंस्तद्यायो वा ? । आद्ये तु श्वेताश्वतरोपनिषदि 'श्रद्धाभक्तिज्ञानयोगाद्वेहि' इति । अन्यत्र च 'यस्य देवे परा भक्तिः' इति स्पष्टमेव भक्तिशब्दः । अर्थाश्यो चेत् । भक्तिनंविध्या साधनरूपा, फलरूपा च स्नेहात्मिका । उभे अपि वेदं सः । यथा 'अभिनोनुमः ।' ऋ. मं. ४ । 'सुष्टुतिमीरयामि' ऋ. मं. २ । 'स्तवामस्त्वा साध्यः' ऋ. मं. १ । 'भर्गो देवस्य धीमहि' ऋ. मं. ३ । 'स नः पितेव सूनवे' ऋ. मं. १ । 'अस्य प्रियासः सख्ये स्थाम' ऋ. मं. ४ । अलं विस्तरेण भक्तिविषयेऽन्यदा वक्ष्यामः । तद्यमेतेषां वचनामृतसंक्षेपः ।

'प्रपञ्चो भगवत्कार्यस्तद्रूपो माययाऽभवत्' 'विद्याविद्ये हरेः शक्ती' 'कदाचित्सर्वमात्मैव' 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुद्दढः सर्वतोऽधिकः स्नेहो भक्तिरिति प्रोक्तस्तया मुक्तिनं चाऽन्यथा' 'जीवस्त्वाराग्रमात्रो हि गन्धवद्ध्यतिरेकवान्' 'सिचदानन्दरूपं तु ब्रह्म व्यापकमव्ययम्' सर्वशक्ति स्वतन्त्रं च सर्वज्ञं गुणवर्जितम्' 'दुःखाभावः सुखं चेति पुरुषार्थद्वयं मतम्' 'धर्मः सम्पद्यते पद्गिरधमां ह्यन्यथा भवेत्' 'मिथ्याप्रलोभनं वेदे न कचित् कर्हिचिद्भवेत्' 'श्रीकृष्णं पूजयेद्भक्त्या यथालब्धोपचारकः' यथा सुन्दरतां याति वस्त्रेराभरणेरिपे'

'कृष्णे सर्वात्मके नित्यं सर्वथा दीनभावना' 'वेदमार्गविरोधेन येपां करणमण्वपि, ते हि पाखण्डिनो ज्ञेयाः शास्त्रार्थत्वेन वेपिणः'

#### अस्मिन्नणुभाष्ये त्रिस्त्र्यां तु श्रीमद्रह्मभाचार्याणामयमाद्याः।

इह जगित सर्वस्थापि बुद्धिमतो जनस्य दुःखमनादेयमादेयं च सुखं भवति । दुःखाभावाय सुखप्रासये च निखिलान्यपि साधनानि लौकिकालौकिकाली अलौकिकं साधनं नाम वेदोक्तो धर्मः। अर्थश्च पशुपुत्रधनादिर्धर्मसाधनम्। एवं च दुःखाभावो मोक्षः, सुखप्राप्तिर्निरितिशयानन्दपरब्रह्मप्राप्तिः, तत्साधनं धर्मः, तस्थापि साधनमर्थ इति चत्वारोपि पदार्थाः फलत्वेन साधनत्वेन च अर्थनाविषया इति साक्षात्परंपराभेदेन पुरुषार्था उच्यन्ते । ज्ञानमपि मोक्षसाधन-मिति धर्म एवान्तर्भवति । आत्मसाक्षात्कारे हि दुःखाभावरूपो मोक्षो भवति। परब्रह्मवाच्यभगवत्साक्षात्कारे च निरितिशयानन्दप्राप्तिर्भवतिति विवेकः । युक्तं चेतत् । आत्मनसदंशत्वात्परमात्मनस्तु तदंशित्वात् । यद्यपि आत्मशद्दो वेदे परमात्मभगवदादिशव्दवाच्ये परब्रह्मण्येत्र सुख्यस्त्रधापि तदंशत्वाचिदंशे जीविपि न विरुद्धः । नच निरवयवे ब्रह्मणि विभागोयमंशांशिनोरप्रामाणिक इति वाच्यम् । भगवदेच्छिकत्वाहेदोक्तत्वाद्वगवदिच्छायाश्च पर्यनुयोगानर्हत्वात् । वेद्यालौक्किंत्वात्स्वतःप्रामाण्याच । अत एव भगवता व्यासेन निरवयवत्वशवद्याकोपमाशङ्कय 'श्चतेस्तु शब्दसूल्यां दिति समाहितम् । यत्पुनरत्र स्त्रभाष्ये केश्वित्पूर्वं स्त्रानुसारं व्याख्यायान्ते सर्वं स्वोक्तसुपजीव्योक्तं च खण्डितत्वा निर्मूल्या स्त्रयुक्त्या समाहितमिव तत्तु स्वबुद्धिकौशलं वा बौद्धावशिष्टकार्यं वेति न जानीमः । स्तरप्रमाण्यवेदवादिनामिदमुचिततममिति तु जानीमः । अस्तु प्रकृतमनुसरामः । एवं च दुःखाभावपूर्वको निरितशयाखण्डानन्दलाभः परमपुरुषार्थः । तत्साधनं च ज्ञानपूर्वको वेदोक्तो धर्म इति तिद्धम् । श्रवणादिरपि विहितत्वाद्धर्म एव । ततश्च तत्त्वज्ञानात्मज्ञानभगवज्ञानपूर्वकेण यज्ञादिनित्यकर्मादिश्वणान्तेन धर्मेण प्रभुन्नहोद्दर्भेण निरितशयाखण्डानन्दपुरुपोत्तमप्राप्तिरिति फलितम् ।

एवं च तत्त्वनामात्मनः परब्रह्मणश्च स्वरूषज्ञाने, 'सर्वं ब्रह्मे'ति सर्वस्य ब्रह्मत्वज्ञाने च सति, माहात्म्यज्ञानेन भगवति भक्तिरुदेति । वेदान्ताश्च तत्त्वात्मब्रह्मस्वरूपं सर्वस्य ब्रह्मत्वं च निरूपयन्तीति पुरुपोत्तमप्राप्तिकामेन पुरुपेण तेऽवर्त्यं ज्ञातव्याम्बद्धिपयः सपरिकरं ब्रह्म चेनि भगवान्वेदव्यास उभयं युगपदाह—'अथातो ब्रह्मजिज्ञासे'ति ।

अज्ञातानि कर्माणि मुख्यफलं न दद्ति ज्ञातान्येय तु दद्तीति कर्मादिभ्यो ज्ञानमेव पुरुपार्थसाधकमित्यतःशव्दार्थः । ब्रह्मणो भगवतः परमपुरुपस्य, वेदान्तानां च जिज्ञासा विचारोऽधिकियत इत्यर्थः । जिज्ञासाशव्दो हि विचारे रूढः । तेन ब्रह्ममीमांसाशास्त्रस्यास्य समाप्तिपर्यन्तं ब्रह्मविचारविषय इति फिलितोऽर्थः । ब्रह्मण इति शेषपष्टीत्वाद्वह्मसम्बन्धिः सर्वमेव ब्रह्मगुणतत्साधनविरोधनिराकरणादिकं विषय इत्यपि बोद्ध्यम् । नतु शेषपष्टीपरिप्रहे ब्रह्मणोऽविचार्यत्वं गौणत्वं वा स्यात् । नेप दोषः । ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रतिपाद्यत्वात्सर्वतन्त्रप्रसिद्धत्वादात्मत्वाच तन्मात्रे कस्याप्यास्तिकस्य न सन्देहलेशोपीति तस्याजिज्ञास्यत्वेपि न किश्चशेषलेशः । जिज्ञास्यसम्बन्धित्वेन ब्रह्मणो जिज्ञास्यत्वमपि पारिशेष्या-दागतमेव । न चैवं सम्बन्धित्वेन विचार्यत्वे ब्रह्मणो गौणता स्यादिति वाच्यम् । शब्दे गौणत्वेप्यर्थे मुख्यत्वमेव । 'राज्ञः सेवक' इत्युक्ते शब्देन राज्ञो गौणत्वे भासमानेऽप्यर्थतो मुख्यत्वमेव । निराधाराणां गुणादीनां वर्णनासम्भवाद्विचारा-सम्भवाद्वह्मविचार एवति च गृहाण ।

ननु 'यतो वाच' इति श्रुत्या ब्रह्मणोऽविषयत्वोक्ते'यों यो विषयः सोऽसो जड' इति व्यासेश्च कथमुच्यते ब्रह्म विचारविषय इति । उच्यते—ब्रह्मणोऽविषयत्वेऽिष स्वप्रकाशत्वेऽिष चाव्यवहार्यत्वेषि स्वेच्छया 'एकोहं बहुस्यां' 'तदेक्षत' 'स आत्मान ६स्वयमकुरुते'त्यादिप्रामाण्यात् व्यवहार्यत्वमिष । स्वानुप्रहेण परप्रकाशत्वमिष । वेदवाचां विषयत्वमिष । न चैष दोषः । स्वेच्छायाः स्वानुप्रहस्य वेदानां स्वरूपान्तःपातित्वात्स्वप्रकाशित्वस्याऽव्याघातात् । सर्वथाऽविषयत्वे तु 'ब्रह्मविदामोति परं' 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवति' 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेश्वत्' 'यमेवेष वृणुते तेन लक्ष्य' इत्यादिसहस्रश्चतीनामविषयत्वापत्तिः स्वात् । तस्याद्विषयो विषयश्च ब्रह्मेति मन्तव्यम् ।

या तु विषयत्वेन जडत्वेन व्याप्तिरुच्यते भामतीनिबन्धे सा तु स्वकपोलकिष्पतेव । अविचारनिबन्धना च । तथाहि—विषयत्वेन जडत्वेन व्याप्तिं मन्वानः पृच्छयते, आत्मा कश्चित्पदार्थोऽस्ति न वा ? । नास्ति चेहुडितमास्तिक- त्वेन । अस्ति चेत्तत्सत्तायां किं नाम प्रमाणम् । किस्तिश्चिद्षि प्रमाणे स्वीकृते प्रमाणविषयत्याऽऽत्मनो जडत्वापत्ति- दुर्चारा । ननु नात्मा वेदानां पदशक्तेविषयः किन्तु 'नेतिनेति' इति पारिशेष्यादस्तीति सूच्यते । अहो आमकत्वं भवतः । तत्रापि पृच्छयते । पारिशेष्यमिदं सूचना चेयं प्रमाणं न वा ? । प्रमाणं चेत्तद्विपयत्वमेव । प्रत्यिवित्ति- वेद्यत्वं चात्मनः सर्वतन्त्रप्रसिद्धमेविति कृतं साहिसिकत्वेन । जडत्वेन विषयत्वेन तु व्याप्तिभैवतु नाम न तया काचि- द्वानिरसाकम् ।

किंच ब्रह्मणः सर्वव्यवहारातीतत्वे स्वीकृते सर्ववेदान्तानामनर्थकता स्यात् । वेदान्ता ब्रह्मप्रतिपादनं कुर्वन्ति, कुर्वन्तु नाम । ब्रह्मणः सर्वव्यवहाराविषयस्वाक्तिमस्माकं कार्यं सेत्स्यतीति सर्ववेदान्तानां निरर्थकप्रतिपादकता स्यात् । 'सप्तद्वीपा वसुमृती' 'राजासो गच्छती'तिवत् । ननु 'रज्जैरियं नायं सर्प' इति वस्तुमात्रकथनेऽपि प्रयोजनसिद्धिभयिनि वृत्तिर्देष्टेति ब्रह्मस्वरूपपरा वेदान्ताः केवलं सांसारिककर्मानिभमुखतायां प्रवर्तयन्ति । तस्मान्न ब्रह्म प्रवृत्तिविषयम् । नेतिकञ्चित् । न हि 'नायं सर्प' इत्युक्तिसमनन्तरमेव भयनिवृत्तिभवति । किन्तु नेत्रमनोव्यापारानन्तरं रज्जुसाक्षात्कारे सर्ति । तस्मान्नायं सर्प इति वाक्यं नेत्रमनोव्यापारादी प्रवर्तयित न स्वयं भयं निवर्तयित । तस्मान्न ब्रह्मणः सर्वथा प्रवृत्यविषयत्वं सर्वव्यवहारातीस्वं वा । नचैवं स्वयंप्रकाशताहानिः । स्वस्य स्वविषयतायां स्वप्रकाशताहानेरभावात् ।

तसाच्चैविणकेर्वेदाधिकारिभिर्वह्मसम्बन्धिनां तद्धर्मादीनां, ब्रह्मणो वेदान्तानां च विचारोऽवर्यं कर्तव्यः ॥१॥ ब्रह्मशब्दो ह्मनेकार्थकः । तत्रश्च किंलक्षणकस्य किंप्रमाणकस्य चब्रह्मणो विचारः प्रस्तुयत इति भवति प्रश्नः ।

तदुत्तरे स्वयमाह स्त्रकारः—'जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वात्'। अस्य अनेककोटिवह्याण्डात्मकस्य चेतनाचेतनोभयाद्धतविविधरचनस्य महामहतः प्रपञ्चस्य यतो यसात्सर्वज्ञात्सर्वशक्तः प्राकृतगुणस्पर्शमात्ररहितादुपा-दानभूताविभित्ताच्च जन्मस्थितिभङ्गा भवन्ति तत् बह्यति स्त्र्यार्थः। ननु बह्येवास्य निभित्तमुपादानं च कारणमित्यत्र किंप्रमाणमित्याशङ्कय स्त्रेकदेशेनाह—'शास्त्रयोनित्वात्'। शास्त्रे योनिः कारणं प्रतिपाद्यं। तस्य भावस्त्वं तस्यात् शास्त्रोक्तशाल्वादिस्यर्थः। अस्येतीदमा रूपनामप्रपञ्चयोद्वयोरि यहणम् । प्रपञ्चत्वात् । तेन येऽत्र स्त्रविभागं कुर्वन्ति स तेषां निरर्थको निःप्रमाणकश्चेति स्पष्टम्। न च सर्वज्ञत्वसाधनाय स्त्रभेद आवश्यक इति वाच्यम्। प्रपञ्चकर्तत्वेन, 'यः सर्वज्ञः' इत्यादिश्चतिसहस्त्रश्च ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वस्य स्वतःसिद्धत्वात्। जगत्कर्तृत्वेनेव रूपनामकर्तृत्वस्य तेनेव च सार्वज्ञस्यािष च सिद्धरपार्थएवायं प्रयासः। निश्वासस्याऽवुद्धिपूर्वकत्वात्सार्वज्ञासिद्धेश्च । एतद्भाष्यटीकाकर्त्रा सार्वज्ञत्वस्यािवद्यकत्वस्थिकारान्महता प्रयासेन साधितस्य तस्य द्यतरापार्थत्वसिद्धेश्च। सधर्मकस्याऽवस्तुनो ब्रह्मणः साधितमपि सार्वज्ञं निष्करं च।

१ रज्जुरियं नायं सर्प इति वस्तुकथनमात्रेऽपि प्रयोजनस्य दृष्टत्वात् । शंकरभाष्यम् । ( १-१-४ )

कारणं त्रिविधं भवति । निमित्तं कर्तृ समवायि च । उपादानमेव समवायि । तत्र ब्रह्मणः किंविधा कारणता । यदि निमित्तमेव जगतो ब्रह्म, तर्हि दृण्डादिवद्चेतनतापत्तिज्ञानशक्तेनिरितशयताभङ्गो वा । यदि कुलालवत्कर्तृमात्रं ताहिं सर्वज्ञताहानिस्तन्निरतिज्ञयताभङ्गो वा । अनाप्तकामताप्राप्तिश्च । यदि च मृद्रत्समवायित्वं, तर्ह्यचेतनत्वं विकृतत्वं चापद्येत । तसात्किविधं ब्रह्मणो जगत्कारणत्विमिति प्रश्ने सूत्रकार आह--'तत्तु समन्वयात्'। सर्वविधकारणत्वेऽपि न कश्चन दोपलेशोऽपीति तोर्थः । ब्रह्म जगतः समवायिकारणम् । उपलक्षणविधया सर्वविधकारणं च । सर्वत्र जगित अस्तिभातिसुखात्मना ब्रह्मेव समन्वितं दृश्यत इति हेतोरित्येप सुत्रार्थः । 'आनन्दाद्धयेव खिल्यमानि भूतानि' 'सत्यं विज्ञानमानन्दं बह्ये'त्यादि श्रुतिभिर्बह्मणः सत्स्वरूपविज्ञानस्वरूपानन्दस्वरूपस्वीकारात् । त्रयाणामपि धर्मि-रूपःवाद्धर्मरूपःवाचेवयम् । धर्मधर्मिणोस्तादारम्यसंबन्धस्वीकारात् । तादारम्यस्य च भेदसहिष्णुरवे सत्यभिन्न-त्वम् । नच सत्तादीनां त्रयाणां स्वरूपात्मकत्वमेव न तद्धमत्वं, न वा परस्परभिन्नत्वं किन्त चिद्रपत्वादेक्यमेवेति शङ्कयम् । विकल्पासहत्वात् । तथाहि-एकत्वेनाभिमतानामेषां कश्चिदपि भेदोऽस्ति न वा ?। अस्ति चेद्विन्नत्वेनाद्वेत-हानिः । सर्वथा भेदो नास्ति चेत्रयाणां सर्वथेकरूप्याद्यर्थपौनरुक्तापत्तिः । सिच्चदानन्दानामेकेनापि कार्यासिद्धः । त्रयाणामेकतमस्य सार्थकःवादन्ययोस्तु निष्फलःवेनानर्थकबुवतापत्तिवेदे स्यात् । अनर्थकबुवताष्यप्रामाण्यं न परिस्य-जित । किंच सर्वथा भेदराहित्ये सामानाधिकरण्यमपि न स्यात् । नन् तादात्म्यस्वीकारे ब्रह्मणः सधर्मकत्वं सगुणत्वं च स्यात् । न स्यात् । अप्राकृते निर्गुणे ब्रह्मणि प्राकृतानां गुणानां धर्माणां च वेदेनेव निषिद्धत्वात् । अप्राकृतानां तेषां तेषां च तेनेव विहितत्वात् । अचिन्त्यशक्तो सर्वभवनसमधे ब्रह्मणि दृश्यमानानां विरोधानामिक-ञ्चित्करत्वात् । लोकिकयुक्तीनां तत्राऽप्रवेशात् ब्रह्मणोऽनतिप्रश्चयत्विकारात् ।

तसात् त्रिविधमपि ब्रह्म एकमेव । धर्माणां तद्द्पत्वात् । एकमपि निर्गुणमपि निधर्मकमपि स्वरूपात्मकनिर्दोषा-नन्दात्मगुणसहस्रं ब्रह्म स्वेच्छया विविधप्रकारमनेकं जगदूपेण भवति । अत एवाह भगवती श्रुतिः—'एकोहं बहुस्यां प्रजायेय' 'सदेव सोम्येदमप्र आसीत्' 'स सर्व भवति' 'स आत्मानश्स्वयमकुरुत' इति ।

सन्स्वरूपं जडाः । चित्स्वरूपं जीवात्मानः । आनन्द्स्वरूपमन्तर्यामिणः । सत्स्वरूपे जडत्वभानं तु जीवस्य स्वाविद्यया । ब्रह्मणो निद्रोपत्वात् । ब्रिष्वपि ब्रह्मणो विद्यमानत्वादद्वेतं न हीयते । त्रयाणामपि कार्यत्वेन भेदेपि स्वरूपत्वेनाऽभेदात् । ब्रह्मस्वरूपत्वात् ।

कटककुण्डलादीनां कार्यत्वेन भेदेपि सुवर्णरूपस्वरूपेणाऽभेदात्। न च भेद् एव कृतो नेस्याशङ्काम्। सुवर्णग्राहिणा कार्याणां कुण्डलादीनां सुवर्णत्येनेव गृह्यमाणत्वात् । भेदे तु तानि तेन न गृह्यरन् । सुवर्णान्यत्वात् । तस्मात् ब्रह्मणो जगदूरेण विविधं परिणतःवेषि अद्भाद्वेतमेव । अद्भाद्वेतमेव वेदान्तानां वेदानां च ताल्पयविषयः । ये पुनर्भामती-निबन्धे भेटाभेट्खण्डने विकल्पाः 'कः पुनरयं भेटो नामे'ति पङ्किमारभ्य कृताः, ते तु परमतमज्ञायैव स्वविकल्पाना-मेव खण्डनाय कृता न परस्वीकृतानामिति मन्महे । तथाहि-नहि भेदाभेदवादिनो वेदान्तिनः कार्यस्य कारणस्य च परस्परं परास्पराभावरूपं भेदं, भेदाभावरूपं चाऽभेदं स्वीकृत्य भेदाभेदं साधयन्ति, येन विकल्प्य खण्डितो भवेत् । किन्तु ते 'नानात्वं भेटः, एकत्वं चाभेट' इति भेटाभेटं गृहीत्वा कार्यकारणयोर्वह्मजगतोभेटाभेटं साधयन्ति । दृष्टान्ते कटककुण्डलादिषु नानात्वं, सुवर्णे चैकत्वम् । हेमकुण्डलकटकप्रैवेयकानीत्यत्र हेमत्वेन सर्वेपामभेदः कुण्डलत्वकटक-त्वादिना च भेट इति को नाम भेटाभेट्योविरोधः । एवं ब्रह्मत्वेन कार्यस्य अभेदः, कार्यत्वेन च भेदः । नानात्वमेव कार्यम् । तच जन्मस्थितिप्रलयसमयेषु तद्धर्भत्वेन ब्रह्मणि वर्तते । घृतद्वत्ववत् । न च शीतोष्णवल्परस्परविरुद्धयो-भेंदाभेद्योः कथमेकत्रावस्थानमिति शङ्काम् । अननुकृत्वतर्कत्वात् । तथाहि—शीतत्वं भिन्नाधारवर्ति, उष्णत्वं च भिन्नाधारवर्ति । तयोरेकत्रानवस्थितौ सत्यामपि न तदृष्टान्तेनात्र विरोधः कर्तुं शक्यः । द्वयोरप्येकाधारवर्तित्वात् । हेमत्वं कारणत्वं, कुण्डलत्वं कार्यत्वम् । तदुभयं हेमकुण्डलमित्यत्र वर्तते । प्रकृते च नानात्वं कार्यम् । तच न्निष्वपि कालेपु ब्रह्मण्यहेते वर्तत इति को नाम विरोधः । प्रमाणमत्र सहस्ररा श्रुतयः । यः पुनर्यं 'यदि हाटकाद्भिन्नः कटकः, कथमयं कुण्डलादिषु नानुवर्तते' इत्यादिविकस्पः सोऽयं धष्टतानिवन्धनः । तथाहि-कटकादिषु सुवर्णमनुवर्तमानं संबेरेवास्फुटितनेबैः प्रत्यक्षमेय दश्यते । तत्र कथमयं प्रश्नः 'कथं नानुवर्तत' इति । नानुवर्तते चेत्कथं हाटकाथिना कुण्डलादीनि सुवर्णस्वेन गृह्यन्ते । हाटकानुनुवर्तने हाटकाथिना न तानि गृह्येरन् । न चैवम् । तस्मान्मुग्धप्रतारणमेवायं विकल्पः । यञ्चात्र दृष्टान्तप्रदृर्शनं तद्पि भिन्नविषयकमेव । इदं तु वस्तुतो ज्ञातव्यं यद्रहारवेन सर्वस्याभेदः । कार्यत्वेन च सर्वस्य भेद् एव । तसात्सर्वस्य ब्रह्ममयत्वाच्छुद्धाद्वैतमव्याहतमेव ।

प्रकृतिपुरुषयोर्वह्मांश्वालाह्नेतहानिः । परमाण्नां व्वान्तरकारणव्यस्तिकारात्र ब्रह्मणः कारणव्य्याहृतिः । समन्वयो नामाऽनागन्तुकानारोपितरूपेणान्वितव्वम् । तेनालीकरजतादौ रजतसत्ताया आरोपितव्वावसत्ताया एवा-भावात्र तस्याः सत्यप्रपञ्चत्वम् । ननु गुद्धपदमद्वेते कुतोऽभिनिवेश्यते । केवलाद्वेतमेव कुतो नाङ्गीक्रियते । उच्यते—मायासम्बन्धराहित्यमेवाऽत्र शुद्धत्वम् । केचित् ब्रह्मकारणतायां मायासम्बन्धं स्वाज्ञानसम्बन्धं वा करपयन्ति । ब्रह्म निर्धर्मकं निर्विशेषं मन्यन्ते । तच न परिणमित । माययेव परिणतमिव दश्यत इति वदन्ति । तेन तन्मत-भ्रमोऽस्मन्मते मा भूदिति गुद्धपदं निवेश्यते । अस्मन्मते केवलं ब्रह्मवास्य जगतः परिणाम्युपादानम् । नच तद्विकृतं भवति । अलेकिकत्वाद्चिन्त्यशक्तित्वाच ।

न च समवाय्युपादानं वा कारणं सर्वत्र विकृतमेव दृष्टं यथा मृदादि कथं पुनर्वस समवायि न विकृतं चेत्युच्यत इति शङ्कयम् । युक्त्या तथासिद्धेः । वेदेनेव तथासिद्धेश । तथाहि—स्वस्त्रपान्तरापत्तिर्हि विकारः सा च मृदो न दृष्टा । स्वर्णस्य वा । सिद्धेऽपि घटे कृष्णवर्णगुरुत्वादिमती सा तावत्येन लभ्यत इति । संस्थानविशेपस्तु तस्या एव धर्मः । स च तद्भ्य एव । पृथगस्थितेः । सुवर्णमि समवाय्यप्यविकृतमेव । अन्यथा शुद्धसुवर्णश्राही शुद्धसुवर्णमुद्भां तन्मुद्रिकावल्यादिकं वा न गृह्णीयात् । तद्ग्यत्वात् । गृह्णाति तु । तस्मात्सुवर्णमुपादानमप्यविकृतमेव । 'तुष्यतु' न्यायेन लभ्येत वा क्षचिह्णोके समवायि विकृतम् । न तेन दृष्टान्तेन ब्रह्मणि विकार आपाद्यितुं शक्यः । 'स सर्व भवती'तिश्रुत्या तस्योपादानत्वेपि 'अपहतपाप्मे'त्यादिश्चितिमिर्विकाररहितत्वप्रतिपादनात् । न च लोकविरुद्धं वेदोपि कथं प्रतिपादयेदित्याशङ्कयम् । ब्रह्मणो व्यापकत्वमिवाविकृतत्वमिप लोकविरुद्धं समानमिति गृहाण ।

वस्तुतस्तु ब्रह्मणोऽलैकिकत्वाद्चिन्त्यैश्वर्यत्वादुपनिपन्मात्रवेद्यत्वाच विशेषतो लोकयुक्तीनां तन्नाऽप्रवेश एवेत्युक्तम् । तसाच्छुईँ ब्रह्मेव जगदुपादानमिति सिद्धम् ।

केचिदत्र 'शास्त्रयोनित्वा'दिति सूत्रत्रुटिं निराकर्तुकामाः वेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वय इह प्रतिपाद्यत इति वदन्ति, पूर्वपक्षे च 'आन्नायस्य क्रियार्थत्वादि'त्यादिसूत्रस्यान्नायस्य क्रियार्थत्वमिति जैमिनीयाशयं परिकल्प्य सर्वस्यापि वेदस्य क्रियापरत्वं स्वीकुर्वन्ति ।

तेषां मते समन्वय एव न सिद्धाति । सर्वस्य वेदस्य कियापरत्वाभावात् । पूर्वकाण्डमात्रस्य कियापरत्वात् । सर्ववेदस्य कियापरत्वे ब्रह्मजिज्ञासाया निरर्थकत्वापत्तेः । सिद्धे ब्रह्मणि साध्यत्वाभावाजिज्ञासाप्रवृत्तेरेवाशक्यत्वात् । किञ्च सर्ववेदान्तानां निर्धमेके ब्रह्मणि समन्वय एवाशक्यतमः ।

वस्तुतस्तु वेदान्ताः पूर्वकाण्डञ्चोभयमप्येकशास्त्रमेव । परव्रह्मप्रतिपादकत्वादिति जिज्ञासासूत्र एवाचार्येणोक्तम् । कर्मज्ञानरूपस्य व्रह्मण एव प्रतिपादनं वेदे दृश्यते । पूर्वकाण्डे कियारूपस्य ब्रह्मणः प्रतिपादनम् । उत्तरकाण्डे
च ज्ञानरूपस्य ब्रह्मणः प्रतिपादनम् । ननु कियायाः कियाफलस्य च लौकिकत्वात्कथमलौकिकव्रह्मरूपत्वम् ।
'यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवा' इत्यादिश्चतिभि'र्ब्बह्मार्पण' मित्यादिभिः स्मृतिभिश्च कर्मणोप्यलौकिकत्वस्वीकारात् । 'यज्ञ
दुःसेन संभिन्नं नच ब्रस्तमनन्तर'मिति वाक्यशेषेण स्वर्गादेः कियाफलस्याप्यलौकिकत्वाच ।

तसात्पूर्वोत्तरकाण्डयोरन्योनयोपकारित्वादुभयोश्च परब्रह्मप्रतिपादकत्वादेकशास्यम् । ब्रह्मरूपेण ज्ञातान्येव कर्माणि फलं ददति नाज्ञातानीति पूर्वकाण्डस्योत्तरहोषित्वम् । न साधनमन्तरा ज्ञानमात्रेण फलं भवतीत्युत्तरकाण्डस्य पूर्वहोषित्वम् । होपत्वमङ्गत्वमुपकारित्वमिति यावत् । हठात्पूर्वकाण्डस्य ज्ञ्ञचन्यफलत्वस्वीकारे तु ब्रह्मणोपि परिन्त्राज्यत्वमायास्यति । 'य एवं वेद प्रतितिष्ठति' 'अन्नवानन्नादो भवति महान् भवति प्रजया पशुभिर्वद्मवर्चसेन महान् कीत्यें'ति श्रुतिभिर्वह्मज्ञानफलस्यापि लोकिकत्वश्रावणात् । इदं हि कर्म, यज्ज्ञानपूर्वकं कृतं तदाधिदेविकं भवति । अस्मिन्नेवाधिदेविकयज्ञस्वरूपिणो भगवतो नारायणस्याविभावः । यथा पृथुप्रचेतःप्रभृतीनां यज्ञे । न च कर्मकरणे देहाध्यासस्य कारणत्वादात्मनश्च देहादिव्यतिरिक्तत्वात्कृतः कर्मावश्यकता । तद्नावश्यकतायां च व्यर्थमेव साधित-मप्येकशास्यमिति चेत् । न । 'ब्रह्मार्पणं ब्रह्महृदि'रित्यादिदिशाऽनध्यस्तरिपि तैः कर्मकरणसंभवात् । अत एवोपाख्यानेषु ब्रह्मविद्धः कृतं कर्म श्रुयते । अत एव चाह श्रुतिः 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिपदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवति' । भेदबाधकेन ज्ञानेनाऽऽस्तिक्यबुद्धा स्वरूपविषयकरहस्यज्ञानेन च यत्कर्म कृतं तदेव वीर्यवत्तरमनश्चरं ब्रह्मप्रतिति श्रुत्यर्थः ।

ननु द्वयोः काण्डयोरन्योन्योपकारित्वेऽन्योन्याश्रयः स्यात् ?। न स्यात् । एकत्र ज्ञानं शाब्दमनन्तरं कर्मकर-णेऽपरोक्षमिति नान्योन्याश्रयः । साधनफलक्रमं श्रीसुबोधिन्यां श्रीमदाचार्यचरणा यथाऽऽहुः—'तच्च साक्षात्कार इति पर्यवसितम् । तत्र विचारसहितश्रमाणेन यद्यपि निर्विचिकित्सं शाब्दज्ञानं भवति तथाप्यन्तःकरणदोपान्न साक्षात्कारः सिद्यति । तद्यं प्रथमं धर्मः । ततोऽन्तःकरणशुद्धौ वेदादिसत्प्रमाणे श्रद्धा । ततस्तदर्थस्य मननम् । ततो निदिध्या-सनेन साक्षात्कार इव ज्ञानम् ।' इत्यादि ।

तसात् द्रव्यदेवतामत्रयजमानहविरादीनां ब्रह्मात्मकज्ञानेन कर्मकरणे न कश्चिद्दोप इति द्वयोः काण्डयोरन्योन्योपकारित्वमेकशास्त्रयं च । न चात्ममात्रमेव ब्रह्मोत्यत्र विस्तरः । तसात् प्रपञ्चस्याभिन्ननिमित्तोपादानकारणं व्यापकत्वादिस्वरूपात्मकसर्वगुणशोभि प्राकृतत्वादिदोपास्पृष्टं वेदैकवेद्यं श्रीकृष्णपुरुपोत्तमादिपद्वाच्यं सपरिकरं ब्रह्म, तच्छुद्धाद्वेतं च, वेदानां वेदान्तानां सूत्रादिशास्त्राणामस्य चाणुभाष्यस्य प्रतिपाद्यो विषय इति सिद्धम् ।

एतच्छास्रेऽधिकरणादिलक्षणं तु लीलाप्रविष्टेर्मुम्बईवृहन्मिन्दराधिपतिभिविद्वरप्रकाण्डेः कविकुलमोलिमा-लालालितपदारविनदेगोंस्वामिश्रीजीवनेशमहाराजचरणेः स्वकृतब्रह्मसूत्रवृत्तावेव निरूपितमिति सा वृत्तिरेव त्रिस्-ज्यासेषां वेदुष्यावेक्षणापूर्वलाभाय निवेशिता ततोऽवधेयम् ।

वेदान्तस्त्राणि श्रीमता वेदव्यासमहर्षिणा कदा निर्मितानीति भूतवृत्तत्वाद्यद्यपि निश्चयेन न वक्तुं शक्यते, तथापि तु श्रीमद्रागवतप्रथमस्कन्धोपाख्यानेन ज्ञायते श्रीमद्रागवतिमाणतः किञ्चित्प्वमेनवारचितानीति । श्रीमद्रागवते च भगवतः श्रीकृष्णस्य लीला विषयः। भगवाच्ह्रीकृष्णस्यितः पञ्चसहसाब्दपूर्वतमे काल आसीदिति श्रीवेदव्यासमहर्षेरिष स एव काल इत्यनुमीयते।

इदं पञ्चितिकासमलंकृतं चाणुभाष्यं श्रीमद्वेश्वानरापरावतारश्रीमद्वल्लभाचायेंः प्रकटीकृतामित्यपरोक्षमिदानीं प्रेक्षावताम् । ते च वेकमे पंचात्रंशोत्तरपंचदशशतके चंपारण्ये तेलङ्गवेलनाटिविप्रवंशावतंसस्येकशतसोमयागपवित्रितातमाः श्रीलक्ष्मणभट्टस्य पह्या अल्लमागारुनाद्वयाः कुक्षेः प्रादुरासित्रिति सम्प्रति निखलभारतीयजनकर्णपरंपरामागत- भेव । श्रीमदाचार्यचरणवित्वयङ्गलाचार्यणोपहारीकृतं विष्णुस्वामिपरंपरागतमाचार्यपदं स्वीकृत्य, स्वयं च विजयनगरे श्रीकृत्यादेवराज्ञः सभायां विवदमानान्वादिगणान्विजित्य राज्ञा सर्वेश्व विद्वद्विः सहप्मुपहारीकृतं ग्रुद्धादेतपुष्टि-मार्गाचार्यपदं चोररीकृत्य भगवता श्रीपुरुपोत्तमेनाज्ञसं मञ्चराजद्वयं च शिरसा संगृह्य पृथिवीमण्डलं त्रिःपर्यक्रामि । परिकमणसमय एव वह्यसूत्राणां भाष्यं, कंमिनीयसूत्रभाष्यं, श्रीमद्वागवतभाष्यं, तत्त्वदीपनिवन्धः सप्रकाशः, प्रकरणप्रन्थाश्चेति बहुशो वादक्षमा रहस्यावकाशिनो प्रन्था व्यरच्यन्त । श्रीमदाचार्यचरणानां श्रीविद्वलनाथपरमा-चुप्रहेण सर्वत्र वेदुप्यादिगुणेष्वात्मनः प्रतिविम्वाविव दीक्षितश्रीगोपीनाथचरणाः दीक्षितश्रीविद्वलेशप्रभुचरणाश्चेति हो सुतावभृताम् । उभाभ्यामाभ्यामाविभीविता बहुश एव ग्रुद्धादेतपुष्टिमार्गविषयका साधनदीपिकाविद्वन्मण्डना-दयो प्रन्थायः सम्प्रति विराजन्त इति न तिरोहितमिदानीम् ।

एतयोदींक्षितश्रीविद्वलनाथप्रभुचरणानां वंशः सम्प्रति परंपरां लभमानः शोभतेतमाम् । अत्र सर्वेपि गोस्वामिचरणाः सकलशास्त्रेषु पारद्यानः पण्डितमण्डलाखण्डल एवासिन्नितं गणनातितमितगता एतत्कृता ग्रन्था एव निपुणमवसाययन्ति विदुषो जनान् । तत्र पञ्चसु टीकाकृत्सु प्रथमतो गोस्वामिश्रीमुरलीधरचरणा आसन् ।

अपरे विवरणकारा गोस्वामिश्रीगिरिधरचरणाः काइयां गोपालमन्दिरे श्रीमन्मुकुन्दरायप्रभोश्वरणन-लिनलालनकृतार्था वैक्रम एकोनविंश एव शतकेऽष्टादशशतकान्ते वाऽभवित्तित साम्प्रदायिका अवगच्छन्त्येव । तृतीये वेदान्तचन्द्रिकानिर्मातारोऽपि केचनाचार्यचरणा एव । किन्तु पुस्तकद्वितयेऽपि तन्नामनिर्देशाभावाद्विशेषतस्तान्परि-चाययितुमक्षमोस्मि । सम्प्रदायतत्त्वव्युत्पित्सुजनजीवातवः कारुणिकाः श्रीवालकृष्णभद्दमहोद्याः (लाल्भहजी) श्रीपुरुषोत्तमचरणसामयिका इत्यस्माभिर्वादावव्यामुक्तमेव । पञ्चमा भगवदीयइच्छारामशर्माणः प्रदीपकर्तारः । एते-भाष्याक्षराणि पर्यायशव्दप्रदानेन संप्रदायानन्तःपातिनामपि सरलानीव कृतानि ।

#### उपकारसारणम्।

भगवतो यशोदोत्सङ्गविहरणशीलस्य श्रीवालकृष्णप्रभोः परमोयमनुग्रहो यदहं प्रत्यूहशतेरनुपलं प्रतिह-न्यमानोपि परमगहनस्याऽस्याणुभाष्यहिमगिरेरनुस्रवन्तीं त्रिपथगामिव त्रिस्त्रीमपि शोधनकर्मणाऽवातरम् । सेपा पुनः संप्रदायस्य परमामुत्रतिमाकाङ्क्षमाणानां विपश्चिदपश्चिमसंसेवितसन्निधानानामान्मना च विद्वद्वर्याणामसात्तर्वस्व-भूतानां गोस्वामिकुलकौस्तुभश्रीगोकुलनाथचरणानामसीमोत्साहौदार्यानुग्रहफलमिति तदनुग्रहः सर्वेरेवासादादिभिः साम्प्रदायिकैः सम्मान्यः । अपरंच, महाराजचरणैर्यदाहं पुस्तकस्यास्य शोधन आज्ञप्तस्तदा मन्सविधे श्रीमद्वालकृष्णपुस्तका-लयस्थमेकं गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरपादरचितं शुद्धप्रायं विवरणपुस्तकं विहाय नासीट्टीकान्तरम् । तत्समयेऽस्पत्सुहृद्धि-विविधोपपदालंकृतेविद्वद्वर्यैर्भदृशीबलभद्रशमीभः श्रीमुरलीधररचितेका युद्धाऽपरा च श्रीलाल्भदृरचिता युद्धभूयिष्टेति टीकाद्वयं प्रथमतः प्रदत्तमिति तेषु शतशो धन्यवादानुपहरामः । तदुपकारं च चिराय न विसारिष्यामः । मुम्बईस्थ-श्रीबलदेवमन्दिराधिपतिभिर्विद्योत्तेजनाशयैगींस्वामिश्रीद्वारकेशलालमहाराजेर्वेदान्तचन्द्रिकानाम्नी टीका अतसचरणयोर्धन्यवादानर्पयन्त उपकारं सारामः । प्रदीपपुस्तकं तु श्रीमद्वालकृष्णपुस्तकालयस्थमासीत् । किन्तु तद्-शुद्धिभूयिष्टमिति पंडितवर्यश्रीमञ्चलालगणपतिरामशास्त्रिमुद्रापितं प्रदीपं, यद्यपि तन्मुद्रितमपि बहुतरमशुद्धं तथापि प्रेसप्रतिफलकस्थाने वहुशो व्यवाहरमिति तेपामप्युपकारः । किन्तु नैकैकपुस्तकेन भाष्यटीकासदृशो प्रन्थाः शोधितुं शक्या इति भारतमार्तण्डश्रीगट्टलालपुस्तकालयव्यवस्थापकः सम्प्रदायग्रन्थसंशोधनप्रकाशनपरमोत्साहो वी. ए. वकीलाद्यपपद्धारी मूलचन्द्रतुलसीदासगुप्तोऽन्यटीकाप्रतिफलकदान उक्तः। स च तत्पुस्तकालयादात्मनश्च सकाशा-च्ह्रीमुरलीधरव्याख्याद्वयं श्रीगिरिधररचितं च विवरणं शुद्धिभूयिष्टमदात् । ततश्चासौ धन्यवादः । तत्र च पं॰ श्रीगदृङालमहोदयपुस्तकालयादिसंस्थानसर्वाधिकारिभिर्धर्मायहिभिर्माननीयश्रेष्टित्रिभुवनदासवरजीवनदासमहारायैरपि पुस्तकप्रदानाज्ञापनैरुपकृतमिति तेपि धन्यवादार्हाः । निर्णयसागराश्रितानां पणशीकरोपाह्वश्रीवासुदेवशास्त्रिणामस्म त्सुहृदासुपकारातिशयमपि सरामि । येर्देष्टिदोपावशिष्टा अशुद्धीरदृष्टपूर्वाः श्रुतीश्च संशोध्य मयि महदुपकृतम् ।

एतत्पुस्तकमस्मन्महाराजचरणैः संगृहीतेन संघद्रव्येण छव्धावतारम् । अन्ततस्तु-

गच्छतः स्खलनं कापि भवेदेव प्रमादतः। इसन्ति दुर्जनास्तत्र समाद्धति सज्जनाः॥

इति विद्वत्स् विज्ञापयन्विरमामि पछवात्।

विदुपां प्रणयवशंवदो

देवर्षिभद्दश्रीरमानाथशास्त्री

शारदीपूर्णिमा सं० १९७८

पुष्टिमार्गसिद्धान्तकार्यालयः

वडामंदिर-मुम्बई.



### श्रीमद्रहभाचार्यविरचितं

## ब्रह्मसूत्राणां अणुभाष्यम् ।

पश्चभिष्टीकाभिः संवितम्।

तत्र प्रथमं जिज्ञासाधिकरणम् ।

### अथातो ब्रह्मजिज्ञासा ॥ १ ॥

इदमत्र विचार्य्यते-वेदान्तानां विचार आरम्भणीयो न वेति ।

श्रीकृष्णाय नमः ।

गोस्नामिश्रीमन्मुरलीधरविरिचता श्रीमदणुभाष्यव्याख्या । योऽनन्तोऽनन्तरूपः सजिति जगदिदं पाति हन्ति स्वशक्त्या तद्रूपोऽपि द्विरूपः सकलगुणनिधिर्निर्गुणो वश्यमायः । संयद्वामो गृहीता करपदरिहतो वामनो विश्वतःपात्-सोऽयं मे वाचि भूयान्निजपदनिलनासक्तभक्तानुकम्पी ॥ १ ॥

> श्रीगिरिधारी तनोतु कुशलानि । श्रीबालकृष्णोपनामश्रीलालुभट्टकृता गृहार्थदीपिका ।

फलं वेदान्तानां भवति परमेतत्सुखमयं विनिर्णीतं गीताशुकवचनसारोऽपि तदिदम् । इदं जीवातुः श्रीत्रजवरवधूनां गिरिधर! त्वदीयं लावण्यं नयनयुगले मे विलसतु ॥ १ ॥

श्रीहरिः ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नमामि गोपिकाधीशं नन्दसूनुं कृपानिधिम् । गोवर्धनधरं श्रीमत्कृष्णं मत्त्राणवल्लभम् ॥ १ ॥ अधीशं सर्वविद्यानां स्वाचार्यं कृष्णवाक्प्रभुम् । श्रीमद्रलभ इत्याख्यं प्रणमामि मुहुर्मुहुः ॥ २ ॥

श्रीहरिः।.

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

श्रीश्रीनाथमुकुन्दरायरसिकस्वानन्दशेषोज्ज्वलश्रीमद्वलभिवहलेशसुभगश्रीशैलराजास्सदा । अत्राऽऽगत्य मदीयमूर्द्धनि कृपावश्या मुदा स्वासते लीलारासपरास्तदीयचरणाम्भोजे नमाम्यर्थदे ॥ १॥

श्रीकृष्णाय नमः।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः । श्रीवछभक्रपासिन्धो श्रीविष्ठलदयानिधे । श्रीगोपालगुरो युष्मत्क्रपालेगोऽस्तु मे सदा ॥ १ ॥

रूपप्रपञ्चासक्तांशवारणे शक्तमन्ययम् । शाश्वतं वेदकल्पद्धमाश्रये तापतापितः ॥ २ ॥ यद्देदान्तरहस्यमेव निखिलं सूत्रेषु संसूचितं

नानाभ्रान्तितमःकपाटिपहितं ज्ञातुं न शक्यं जनैः। तच्छीमन्मुखनिर्गताक्षरपदैः संसेवितैः सूरिभि-

विंज्ञातं भवति ध्रुवं भगवतो वक्राम्युजं तं स्तुमः ॥ ३ ॥

कृत्वा चतुर्द्धा शब्दाख्यं ब्रह्म वेदं तु शाखिनम् । यश्चके तमजं कृष्णद्वैपायनमहं भजे ॥ ४ ॥

जीवा दुष्टस्वभावास्तव पदनित्नासिक्तमात्रात्स्वकीयं

त्यक्त्वा दुष्टस्वभावं सपदि गुणगणैस्त्वत्पदान्जं भजन्ते । यद्वाचश्चाप्यवद्यास्तव वदनवचःसङ्गमात्रेण दोपं

संयज्य स्वं महात्मंस्तव गुणकथने सानुरागा भवन्तु ॥ ५ ॥

श्रीलाल्भट्कता गृढार्थदीपिका।

वेदवोधितशृङ्गारस्थायिभावात्मकं महः । सुखाकारं परं ब्रह्म वालकृष्णाभिधं भजे ॥ २ ॥ श्रुतिगीताब्रह्मसूत्रश्रीमद्भागवतस्थितम् । तत्त्वार्थं योऽवदङ्भाष्ये तं श्रीवल्लभमाश्रये ॥ ३ ॥ श्रुत्यादीनि प्रमाणानि चत्वारि गिरिधारिणम् । गायन्तीत्यवदङ्भाष्ये तं वन्दे विष्ठलेश्वरम् ॥ ४ ॥ ब्रह्मसूत्राणि जीवानां कृष्णसेवासमृद्धये । कथयामास तं कृष्णद्वेपायनमुनिं स्तुमः ॥ ५ ॥

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

वन्दे श्रीकृष्णवागीशस्तुं श्रीविञ्ठलेश्वरम् । यत्कृपातोऽणुभाष्यीयसिद्धान्तो ह्वादि भासते ॥ ३ ॥ स्वाचार्यचरणाम्भोजमकरन्दरतं सदा । तातं श्रीरघुनाथाख्यं वन्देऽहं कृष्णरागदम् ॥ ४ ॥ श्रीमद्रघुकुले रत्नं गुरुं श्रीवल्लभाभिधम् । नत्वाऽणुभाष्यविवृतिं प्रभां विस्तारयाम्यहम् ॥ ५ ॥

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

श्रीश्रीनायं नमामि श्रीनवनीतिष्रयं तथा । नौमि श्रीमथुरेशं श्रीविष्ठलेशं दयार्णवम् ॥ २ ॥ नौमि श्रीद्वारिकाधीशं सर्वकामार्थदायकम् । श्रीमद्रोकुलनाथं च नौमि कारुण्यविग्रहम् ॥ ३ ॥ तथा नमामि तं शक्षद्यः श्रीगोकुलचन्द्रमाः । श्रीमन्मुकुन्दरायाख्यं नौमि भक्तार्थपूरकम् ॥ ४ ॥ नमामि लीलाललितं श्रीमन्मदनमोहनम् । नमामि श्रीबालकृष्णं श्रीमन्नदवरं तथा ॥ ५ ॥

यः स्वीयान्गतसाधनानगणयन्नानापराधान्परानेकेनैव कृपासुधाजलधरासारेण संसिच्चति । इयामत्वं निजशोभयाऽपरवपुर्ध्यानेन यद्गौरतां, तं रायोत्तरशन्दमुद्धतनिजं श्रीमन्मुकुन्दं भजे ॥ ६ ॥ श्रीमन्मुकुन्दराय त्वचरणसरोजे हि मन्मनो भृङ्गः । वासं करोतु सततमित(?)स्त्वां पतिं प्रसुं नौमि ॥७॥

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

ध्यात्वा चैपां पदाम्भोजे नत्वा श्रीछित्रिकं मुदा । प्रदीपमणुभाष्यीयपदानां विवृणोम्यहम् ॥ २ ॥ सौभाग्यं हरिदासानामिच्छारामे भवेद्यदि । तदियं विवृतिः पूर्णा भवत्विति निदर्शनम् ॥ ३ ॥

अथ खलु भगवान्वेदव्यासकर्ता वादरायणनामा महामुनिस्तत्त्वज्ञानमन्तराऽऽत्मखरूपाऽज्ञान्नाऽन्यथाज्ञानाभ्यामिष्टनिवृत्त्यनिष्टप्राप्तिरूपाभ्यां खिद्यमानान् जीवान्निरीक्ष्य कृपाभिः परीतस्तत्प्राप्तितन्त्रिवृत्त्युपायं विचारयं स्तमेव विदित्वाऽितमृत्युमेति' 'आत्मलाभान्न परं विचाते' 'तरित द्रोक्तमात्मवित्' 'आत्मिन खल्वरे दृष्टे अते मते विज्ञात इदं सर्वे विदित्तिभि'त्यादि-श्रुतिभिरात्मतत्त्वज्ञानमेव तत्साधनत्वेनावगत्य तस्य पुरुषतत्र्रस्याऽविधेयत्वा 'दात्मा वा रे द्रष्टव्य' इत्यात्मदर्शनमन्द्र तदुपायत्वेन श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य इति मनननिदिध्यासनाभ्यां फलोप-कार्यङ्गाभ्यां सह श्रवणं नामाङ्गि विधीयत इति कश्चित् । वस्तुतस्तु शब्दादपरोक्षज्ञानस्याग्रे निराकिरिध्यमाणत्वाच्छ्रवणादीनां पूर्वपूर्वस्थोत्तरोत्तरसाधकत्वात्स्वतन्त्रा एवते विधय इति मन्तव्यम् । तथा च सिद्धे निदिध्यासने ततो द्रष्टव्य इत्यनेन मानसीक्रियारूपमुपासनमेव विधीयते, न त्वात्मदर्शनमन्द्यते ।

#### श्रीलाल्भदृकृता गृहार्थदीपिका।

अथाऽतो ब्रह्मिजज्ञासा। १। ॐकारश्चाथशब्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा। कण्ठं भित्त्वा विनियातौ तस्मान्माङ्गिलकावुभाविति वाक्यादथशब्दप्रयोगेन मङ्गलमाचित्तं निखि-लाचार्यवर्याः श्रीवछभाचार्यचरणाः स्त्रमेवाऽऽदौ पठन्ति—'अथातो ब्रह्मिजज्ञासे'ति। स्त्रार्थस्तु-यतः कर्मादिभ्यो ब्रह्मज्ञानमेवाऽधिकिमष्टसाधनमतो ब्रह्मिजज्ञासा ब्रह्मविचारोऽथाऽधिकियते प्रारम्यत

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

अथ ब्रह्मसूत्रभाष्यिचिकीर्षवः श्रीमत्स्वीयशिक्षार्थमाचार्यप्रभुचरणाः सर्वमङ्गठरूपत्वात्स्त्रो-पन्यासेनैव मङ्गठमाचरन्ति । 'अथाऽतो ब्रह्मजिज्ञासे'ति । स्त्रठक्षणं तु-'लघूनि स्न्-चितार्थानि खल्पाक्षरपदानि च । सर्वतः सारभूतानि स्त्र्त्राण्याहुर्मनी-षिण' इति । 'खल्पाक्षरमसंदिग्धं सारवद्विश्वतोमुखम् । अस्तोभमनवद्यं च

गोस्नामिश्रीमद्गिरिधरिवरिचतं विवरणम् ।
श्रीमद्गोपाठठाठं मृगमद् विठसद्भाठमाठं कृतस्वस्वामिन्या सुस्मितास्यं ठिठतगितिठसन्माठगोपाठवाठम् ।
वेणो विन्यस्तहस्तं रितपितमदहृत्स्वर्णगात्रं सुनेत्रं
रासक्रीडादिठोठं सुठिठतवसनं राधिकेशं नमामि ॥ ८ ॥
आनन्दरूपिणं देवं विश्वाविभावकारणम् । श्रीगोपाठमहं वन्दे श्रीगोपीजनवछभम् ॥ ९ ॥
नानामतेषु प्रविवेककारि श्रीपुष्टिमार्गप्रवहप्रदिशं ।
श्रीवछभाचार्यपदारिवन्दं सुपद्पदीभूतमना नतोऽस्मि ॥ १० ॥
सुखेनैव परावाप्तिसाधिकायाश्च पद्धतेः । बोधको श्रीमदाचार्यचरणो प्रणतोऽस्म्यहम् ॥ ११ ॥

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः। चक्षुष्मतां प्रकाशाय भाष्यार्थस्य विना श्रमम्। इच्छारामः करोतीमं दीपं दिव्यं सुखावहम्॥ ४॥

अथरान्देन मङ्गलमाचरन्तो ग्रन्थारम्भमाहुः । अथेत्यादि । अथरान्दोऽर्थचतुष्टये वर्तते । मङ्गलेऽधिकारे आनन्तर्ये अर्थान्तरोपक्रमे च । 'ओङ्कारश्चाथरान्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिर्यातौ तेन माङ्ग-

'आत्मिन खल्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते सर्वमिदं विदितिमि'स्यत्र हि दर्शनान-तरं सर्व-विज्ञानोक्तेः । ततः पञ्चाङ्गविद्यासम्पत्तो ब्रह्मापरोक्षानुभव इति सम्भवस्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदस्याऽन्या-य्यत्वात् । अत एव समासेनेति वाक्यसन्दर्भे ब्रह्मभावाऽनन्तरं भक्तौ सत्यां भगवज्ज्ञानमित्युक्तम् । तत्र कश्चित्पुण्यपुञ्जपरिपाकवशान्तिरतिशयपुरुपार्थप्रेप्सायां तदुपायं वेदेऽन्विष्यमाण 'आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवतीत्या'दि पश्यन्नात्मशेपतयैवाऽस्य सर्वस्य प्रियत्वोक्तेरात्मज्ञानमेव, 'तरित शोक-मात्मविदित्ये'कवाक्यतायां तदुपाय इति निश्चिनोति । आत्मव्यतिरिक्तं सर्वमेवाऽसदिति बुध्वा, तस्मात्सर्वस्मादेव विरक्तोऽधिकारीति च ।

तत्र **अवणं** नामोपक्रमादिभिर्लिङ्गेर्वेदान्तवाक्यानामाचार्यमुखाच्छक्तितालर्यनिर्णयः । **मननं** नामं वाक्यानुग्राहकन्यायशीलनम् । निदिध्यासनं च श्रैवणे मनने चेतरानुसन्धानराहित्येन तत्र मनो-कैश्चिह्नराचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

सूत्रं सूत्रविदो विदु'रिति च । 'सूत्रार्थो वर्ण्यते यत्र वाक्येः सूत्रानुसारिभिः। स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदु'रिति भाष्यलक्षणम् । अत्र वार्तिकेऽति-प्रसङ्गवारणाय सूत्रानुसारिभिरिति वाक्यविशेषणम् । वार्तिके सूत्रप्रतिकूलार्थवर्णनस्याऽपि सत्त्वात् । वृत्तावित्व्याप्तिनिरासाय स्वपदानि च वर्ण्यन्त इति । अथ खलु भगवान्व्यासोऽस्याऽऽरम्भसूत्र-त्वादत्रैव जिज्ञासापदेनैतदिधिकरणपत्राङ्गानि, वेदान्तशास्त्रानुवन्धचतुष्ट्यं चार्थतः प्रदर्शयन्निधिकर-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

रासादिठीठारसपूरिताङ्गं निजान्तरङ्गानुजराजहंसम् । मायीन्द्रकुम्भीन्द्रहरीन्द्रमीशं श्रीविष्ठठेशं प्रणमामि नित्यम् ॥ १२ ॥

श्रीहरेः त्रीतिनिष्ठानां सतां खान्ते नियोजकौ । श्रीविष्ठछेशचरणौ प्रणमामि पुनः पुनः ॥ १३ ॥ वन्दे श्रीयदुनाथांश्च भाष्यार्थस्याऽववोधकान् । सर्वेषामनुकम्पार्थं निजमार्गप्रदर्शकान् ॥ १४ ॥ गुरोगोंखामिनः श्रीमह्रारकानाथशर्मणः । पादारविन्दयुगछं प्रणमामि स्मरामि च ॥ १५ ॥ श्रीमत्प्रभुचरणात्मजगोस्वामीन्द्रो महाराजः । यत्कृपया मिय राजनि पुष्टिफछाराज्यवरछक्ष्मीः ॥१६॥

तत्स्नोर्मधुस्दनस्य चरणौ प्रद्युन्ननामा विभु-याँऽभ्तत्तनयस्तदीयचरणौ नौम्यर्थदौ सन्ततम् । श्रीमद्विष्ठलनाथनामतनयो योऽभृत्तु सर्वार्थद-स्तत्पादौ प्रणमामि तस्य तनयः प्रद्युन्ननामा विभुः ॥ १७॥ तत्पादाब्जयुगं नमामि तनयो यस्तस्य सेवार्थभृः श्रीमद्विष्ठलनाथनामपुरुषस्तत्पादयुग्मे नितः । तस्याऽऽसीत्तनयो मदीयजनको गोपालनामा विभु-गोंस्वामी कुलवारिधौ हिमकरस्तत्पादपद्मे नितः ॥ १८॥ भगवदीयश्रीमदिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

िको स्मृता'वितिवाक्याच्छ्वणमात्रेणेवाऽथशब्दस्य माङ्गल्यसम्पादकत्वाद्ध्यासचरणेर्मङ्गलार्थं तस्यैवादौ प्रयोगाद्य शब्दानुशासन'मित्यत्र महाभाष्यकारैरपि मङ्गलार्थमथशब्दस्यादौ निवन्धात्स्वयमपि भाष्य-

१ अवणमनने चेति खपुस्तकम्।

निवेशनम् । तथा चोक्तशक्तितालपर्यनिर्णयरूपस्य अवणस्य वेदान्तविचारापरपर्यायसाठसर्वज्ञेन कर्तुमशक्यत्वात्स्वयमेव जिज्ञासापदेन सन्देहप्रयोजने स्चयन् वेदान्तवाक्यविचारलक्षणां ब्रह्मजिज्ञासां प्रतिजानीते—'अथातो ब्रह्मजिज्ञासे'ति स्त्रेण । चुरादौ स्त्रशब्दो वेष्टनप्रथनविमोचनार्थः पठित
इति, स्च्यते वेष्ट्यते प्रथ्यते सन्देहाद्विमोच्यतेऽर्थोऽनेनेति स्त्रम् । पुंसि संज्ञायां घः प्रायेणेति घः ।
भ्यानर्थोल्पाक्षरेर्यत्र वेष्ट्यत आच्छाद्यते प्रथ्यते, सन्देहाद्विमोच्यते वेति स्त्रमित्यर्थः पर्यवस्यति । अत
एव 'लघूनि स्वितार्थानि स्वल्पाक्षरपदानि च । सर्वतः सारभूतानि स्त्र्त्राण्याहुर्मनीषिण' इति स्त्रलक्षणमपि सङ्गच्छते । ततश्च भाष्यकारः स्त्रकारसर्वज्ञतां ख्यापियतुं, जिज्ञासापदस्विते सन्देहप्रयोजने च द्विकर्तुमादौ तत्कृतं जिज्ञासापदवाच्यं विचारमेवाक्षिपति—'इदमत्र
विचार्यत' इत्यारम्य 'पूर्वः पक्ष' इत्यन्तेन सन्दर्भेण । भाष्यलक्षणं तु 'स्त्रत्रार्थो वर्ण्यते यत्र
वाक्यैः स्त्रानुसारिभिः । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदु'रिति ।
यत्रार्थो वर्ण्यते तद्भाष्ट्यमित्युक्ते सागरादिवर्णनस्य भाष्यत्वं स्यात्रम्यावृत्त्यर्थं स्त्रानुसारिभिरिति ।
वातिके स्त्रप्रतिकृत्वर्णनस्यापि सम्भवात्तस्रावृत्त्यर्थं स्त्रानुसारिभिरिति ।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

कृष्णपादाम्बुजद्वन्द्वप्रेममूर्ताः शिवोदयम् । श्रीमन्मातुः पादयुगं कृष्णावत्या नतोऽस्म्यहम् ॥ १९ ॥ श्रीकृष्णस्य कृपाप्राप्तसुखो गिरिधरः सुधीः । कुर्वे विवरणं श्रीमदणुभाष्ये यथामति ॥ २० ॥ काहं मन्दमतिः केदमणुभाष्यार्थिचन्तनम् । अत्रार्थे श्रीमदाचार्यचरणौ शरणं मम ॥ २१ ॥ माष्यस्याक्षरगुम्फोऽयं न बुद्ध्या कित्तुं क्षमः । तथापि श्रीमदाचार्यकृपयाऽत्र कृतिर्मम ॥ २२ ॥

अथ खलु परमकारुणिका भगवन्तो वादरायणा अनेकपरिवत्सरसमयादारभ्य भगविद्वयोगजिनतानन्दितरोभावाऽनिधगतसाङ्गस्वाध्यायान्त्रेक्षायुतांस्त्रेविणिकान्त्रवाहमार्गपिततान्समीक्ष्य केवलं
विचारमात्रेणेव तेषां मननादिद्वारा नित्यलीलायां परात्परपुरुषोत्तमप्राप्तिं विधातुं विचारशास्त्रं प्रारिप्सितवन्तः प्रथमं जिज्ञासाधिकरणं रचायाञ्चकुः—अथातो ब्रह्मजिज्ञासा । अथशब्दस्तु, श्रीमदाचार्यचरणभाष्ये अथवेत्यादिनाऽधिकार एव सिद्धान्तितः । व्याकरणभाष्ये त्वथेत्ययं शव्दोधिकारार्थः प्रयुज्यत इत्युक्तम् । तत्राधिकारः प्रस्तावो द्योत्यत्वेनास्य प्रयोजनिमिति कैय्यटः । तत्र
प्रस्तावः प्रारम्भ इति विवरणम् । एवं च अथेतिशब्दः प्रारम्भार्थे प्रयुज्यमानः स्वरूपतो मङ्गलार्थमिप

भगवदीयश्रीमदिच्छरामप्रणीतः प्रदीपः ।

काराः शिष्यशिक्षार्थं मङ्गलमाचरन्तो मङ्गलार्थमथशब्दमुपनिबधन्तोऽथशब्दघटितसूत्रमेवादौ निबधन्ति— अथातो ब्रह्मजिज्ञासा इति । सूचलक्षणं तु 'लघूनि सूचितार्थानि खल्पाक्षरपदानि च । सर्वतः-

१ प्रयोजनिमति कपुस्तकम् ।

वृत्तिच्यावृत्त्यर्थं स्वपदानीति । 'इदिम'ति । वुद्धिश्यमित्यर्थः । 'अत्रे'ति । व्यासकर्तृके वेदान्तविचार इत्यर्थः । वुद्धिश्यमेवोद्घाटयन्ति । 'वेदान्तानां विचार आरम्भणीयो नवे'ति । व्यासेनेति शेपः । तत्र प्रथमं पूर्वपक्षमुद्दिशन्ति—'नारम्भणीय' इति । हेतुं पृच्छन्ति 'कुत्त' इति । तत्रोपप-

#### श्रीलाल्भट्टकृता गृहार्थदीपिका।

इति । 'इद्मन्ने'ति । विषयो विदायश्चेव पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । सङ्गतिश्चेति पञ्चाङ्गं द्यास्त्रे-ऽधिकरणं स्मृतमिति लक्षणाद्विपयादिपञ्चकघटितं वाक्यमधिकरणमतोऽस्मिन् स्त्र इदं वक्ष्यमाणमुपो-द्वाततया चिन्त्यते । जन्मादिस्त्रप्रभृतिषु वेदान्तानां विचारणीयत्वात् । चिन्तां प्रकृतसिद्ध्यथोमुपो-द्धातं विदुर्वधा इति लक्षणात् । 'वेदान्तानां विचार' इत्यादि । वेदान्तानां विचारो विपयः ।

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

रणिमदं स्त्रं प्रणीतवान्न तु वस्तिवारप्रतिज्ञामात्रार्थिमदम् । ततस्तत्सर्वं प्रदर्शनीयमित्याशयेनाहुः-'इदिम'ति । वक्ष्यमाणितदिधिकरणपञ्चाङ्गं शास्त्रानुवन्धचतुष्ट्यं वेति सर्वमिदमोऽर्थः । सर्वनाम्नो वुद्धिस्थपरामर्शकत्वात् । 'अन्ने'ति । अस्मिन्नेव स्त्रे । विचार्यत इति । अग्निमस्त्रेषु वेदान्ता एव विचारणीया इत्युपोद्धातसङ्गत्या चिन्त्यत इत्यर्थः । अत्राऽस्यामिति शेपो ज्ञेयः । सा च प्रकृतिसिद्ध्य-नुकृठार्थस्मृतिः । तादशार्थनिरूपणेच्छाविशेषो वा । प्रकृतसिद्ध्यनुकूठचिन्ताविषयत्वं वा । तत्र 'विष-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

भवति । मृदङ्गध्वनिवत् । यथाऽन्यार्थं नीयमानस्य दध्यादेर्मङ्गलार्थत्वमि । यद्यप्यिकारो नाम विप्रकारक इति षष्टीस्थानेयोगेति सूत्रे व्याकरणभाष्य उक्तम् । तथाऽपि प्रकृतेऽथपद-समिन्याहारे प्रारम्भाऽपरपर्याय एवाधिकारो ह्यत्र गृह्यत इति । आरम्यत इत्यत्राङ्पूर्वकरभधातो-राद्यकृतिरर्थः । तस्य च विषयतासम्बन्धेन विचारार्थेकदेशे व्यापारेऽन्वयः । आद्यकृतित्वं च स्वविषय-कृतिध्वंसासमानकाळीनस्वविषयककृतित्वम् । स्वं विचारस्तद्विपयिणी या कृतिस्तादृशकृतेर्ध्वंसस्तृ-तीयादिक्षणे वर्तते । तदसमानकाळिका या विचारविषयिणी कृतिः सा प्रथमद्वितीयक्षणे वर्तत इति कृत्वा तत्राऽऽरम्यत इति व्यवहारः । अत इति चतुर्ध्यन्तम् । आद्यादिभ्य उपसङ्ख्यानिमत्यनेनै-तच्छव्दात्सार्वविभक्तिकस्तसिः । एतदर्थमित्यर्थः । अज्ञानार्थं विचार इत्यस्मिन्नर्थे तात्पर्यग्राहकत्वम् । इदं चानुपदमेव भाष्ये स्फुटीभविष्यति । जिज्ञासापदस्य रूढ्या विचारार्थकत्वं श्रीमदाचार्यचरणै-र्भाष्य एवाग्रे, श्रीपुरुपोत्तमेः प्रकाशेऽपि प्रतिपादितम् । अथ श्रीमदाचार्यचरणैर्विचारितं मन्दबुद्धीनां तु सूत्राणां स्वल्पाक्षरपदवत्त्वेन दुरूहत्वादर्थज्ञानाऽभावादुद्धारो न भविष्यतीत्यधिकरणानां पञ्चावयवन्यत्वे

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

सारम्तानि स्त्राण्याहुर्मनीिषणं इति । 'खल्पाक्षरमसन्दिग्धं सारविद्वश्वतोमुखम् । अस्तोभमनवद्यं च स्त्रं स्त्रविदो विदुरिंति च । भाष्यठक्षणं च 'स्त्राथों वर्ण्यते यत्र वाक्यैः स्त्रानुसारिभिः । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुरिंति । एतल्लक्षणस्य वाक्येतिव्याप्तिवारणाय स्त्रानुसारित्वमुक्तम् । वृत्तावित्व्याप्तिवारणाय स्वपदानि च वर्ण्यन्त इत्युक्तम् । अधिकरणमवतारयन्ति 'इदमन्ने'त्यादिना । नन्वधिकरणस्य पञ्चाङ्गत्वात्पञ्चाङ्गानि च 'विपयो विद्ययश्चैव पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । संगतिश्चेति पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिकरणं स्मृत'मित्यत्र विचाररूपविषयस्यानिर्णातस्य स्त्रादुपस्थितावपीतराङ्गानां स्त्रा-

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

यो विशयश्चेव पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । प्रयोजनं च पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिकरणं मतिमे'ल-धिकरणलक्षणादिधिकरणशरीरघटकपचाङ्गान्येवादावाहुः—'वेदान्तानामि'लारम्य 'वोधयन्ती'लन्तेन । आपाततः प्रतिपन्नः सन्दिग्धार्थो विषयः । ताद्दश्चाऽत्र वेदान्तविचार एव । वेदान्तशब्दवाच्या उपनिपदः । तदर्थनिर्णायकानि त्रह्मसूत्रतद्वाष्यादीनि च । विचारो नाम साधकवाधकप्रमाणादिभिस्त-दर्थचिन्तनमननाऽपरपर्यायरूपः । तथा तदर्थसमर्थनं वा तत् । ननु सौत्रत्रह्मजिज्ञासामपलप्याऽसौत्रवेदान्तजिज्ञासाविषयकाणि तान्युपन्यस्तुं कथं युक्तानीति चेत् । सत्यम् । शब्दतोऽर्थतो वा सन्दिग्धं खलु विचार्यम् । वेदान्ताश्चार्थतस्त्रथेति तद्विचारविषयकाणि तानि युक्तान्यवेति न दोषः । निह्न त्रह्मण्यस्ति नास्तीति सन्देहः समुचितः । न च तिज्ञज्ञास्यं न वेतिरूपः स उचित इति वाच्यम् । 'तद्विजिज्ञासस्वे'ति श्रुत्या तिन्नश्चायनात् ।

वस्तुतस्तु ब्रह्मजिज्ञासेत्यत्र शेषपष्ठचैव ब्रह्मसम्बन्धितज्ज्ञानोपयोगिवेदान्तविचारोऽपि प्रतिज्ञात-स्तत्रैवेति नाऽसोत्रत्वं ब्रह्मविचारस्य । विहितत्वेनाऽसिन्दिग्धत्वात् । अग्रे च वेदान्तैरेव ब्रह्मविचारस्य करिष्यमाणत्वात्तद्विचारविधेश्चाऽनुपलम्भेन सिन्दिग्धत्वात्तद्विचारविषयकाण्येव तानि प्रदर्शयितुं युक्तानीति न कश्चिद्दोषलेशः । न च ब्रह्मविचारः सोत्रो वेदान्तविचारस्त्वर्थाक्षिप्त एवेति व्यर्थं तद्विषयपरत्वप्रदर्शन-मिति वाच्यम् । विनिगमकाऽभावात् । राजदृष्टान्ताऽसिद्धेश्च । शेषपष्ठचन्तब्रह्मपदेनैव तस्याऽपि प्रति-ज्ञातत्वादर्थाक्षिप्तत्वस्य वक्तुमशक्यत्वाच । न चेयं कर्मषष्ठी । तद्रग्ने निराकरिष्यन्ति भाष्यकृत एव । न च वेदान्तविचारस्याऽवैधत्वमिति शङ्क्ष्यम् । पूर्वतन्त्र एवाऽध्यापनाऽदिविधिनैव विहितत्त्वस्य स्थापित-त्वात्। वेदान्तविचारविषयकसंशयादिप्रदर्शनरूपो विशयो वेदान्तविचारः कर्तव्यो न वेत्याकारकस्तमेवाहुः—

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

वर्णनद्वारा यावत्स्त्रार्थो भाष्यरीत्याऽल्पो वर्णितः । तत्र प्रथमस्त्रेऽधिकरणाङ्गपञ्चकविचारं कर्तुं प्रतिज्ञामाहुः—'इद्मन्ने'ति। इदं बुद्धिस्थम् । अधिकरणाङ्गपञ्चकिमिति शेषः । विद्यायो विद्यायश्चेव पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । सङ्गतिश्चेति पञ्चाङ्गं द्यास्त्रिधिकरणं स्मृतिमिति लक्षणात् । अत्र पञ्चाङ्गतात्पर्यकेऽस्मिन् स्त्रे । अथ स्त्रस्य स्वल्पाक्षरपदवत्त्वात् कथं तेन पञ्चाङ्गावयवरूपमधिकरणं वोद्धव्यमिति चेत् । मैवम् । विचारे प्रसक्ते कर्तव्याकर्तव्यसंशयस्यापि प्रसक्तिः । एवंरीत्या पूर्वपक्षादीनां
प्रसक्तौ पञ्चकतात्पर्येण वोधकत्वं स्त्रस्य वोध्यम् । विचार्यते । उपोद्धातसङ्गत्येति शेषः । एतेन पञ्चावयवमध्ये चरमा सङ्गतिर्दिर्शिता । अथ साधारणधर्मवद्धिम्ज्ञानस्य संशयजनकत्वाद्विचाररूपधर्मिज्ञानं विना
संशयो न भविष्यतीति विचाररूपविषयं यत्प्रथममङ्गं तदाद्वः—'वेदान्तानामि'ति । विषयमाद्वः—

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

दनुपिश्वतत्वात्कथिमदमिषकरणात्मकं सूत्रमित्याकाङ्कायां, सौत्राण्येव सर्वाण्यङ्कानीति वोधियतुं बुद्धि-स्थसकलपदार्थवोधकिमदंपदघितं वाक्यमाहुः—इदमत्र विचार्यत इति । इदंपदप्रयोगेणापि कथं तावदिधिकरणाङ्कानां लाभ इति चेदित्थम् । तथाहि—निर्गुणं ब्रह्म सधर्मकं निर्धर्मकं वेति संशये निर्गुणं ब्रह्म निर्धर्मकमेवेतिपूर्वपक्षे प्राप्ते, तादशं ब्रह्म सधर्मकमेवेति निर्णयो यतो व्यासमीमांसातिरिक्तशास्त्रैनं भवत्यतो ब्रह्मविचारो ब्रह्मजिज्ञासापदवोध्योऽथशब्देनाधिकारार्थेनाधिकियते आरम्यते इति स्त्रार्थे किं तावत्प्राप्तम् ? नारम्भणीय इति । कुतः ? साङ्गोऽध्येयस्तथा ज्ञेयो वेदः शब्दाश्च वोधकाः । निःसन्दिग्धं तदर्थाश्च लोकवत् व्याकृतेः स्फुटाः ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्तिमाहुः-'साङ्गोऽध्येय' इति । विचारस्य पुरुषार्थपर्यवसायित्वे तदारम्भो युक्तो न चात्र किञ्चिदपि तद्दृश्यते । तथाहि । अस्ति तावत्स्वाध्यायोऽध्येतन्य इत्यध्ययनविधिः । तन्यप्रत्ययस्य विधौ विधानात् । सोऽपि नित्य एव । काम्यत्वे त्वर्थावचोधे, कामनायां पहुपेततद्ध्ययने प्रवृत्तस्यार्थावचोध इत्यन्योन्या- श्रयः प्रसज्येत ।

तथाच विधिविषयीभूतस्याध्ययनस्य धर्मत्वम् । वेदे हि प्रयोजनमुद्दिश्य विधीयमानोऽर्थो धर्म-शब्देनोच्यत इत्यत्रापि धात्वर्थभावनायां किं केन कथमित्यंशत्रयोपेतायां, 'दृष्टे सम्भवत्यदृष्टकत्पनाया श्रीहाल्स्भदृक्तता गृहार्थक्षिपका ।

आपाततः प्रतिपन्नः सन्दिग्धोर्थो विषय इति ठक्षणात् । 'आरम्भणीयो नवे'ति। विशयः संशयः। 'नारम्भणीय' इति पूर्वपक्षः। 'आरम्भणीय' इति उत्तरः पक्षः। सिद्धान्त इति वोध्यम्।

केश्चिहिरचिता येदान्तचन्द्रिका।

'वेदान्तानामि'ति । प्रतिवादिमतं पूर्वपक्षस्तमाहुः—'नारम्भणीय' इति । अनारम्भे हेतुं प्रदर्शन्यन्ति—'साङ्ग' इत्यादिना । 'शिक्षा करुपो व्याकरणं छन्दो ज्योतिर्निरुक्तिमि'ति पड्झानि । गुरुमुखोच्चारणानूचारणं त्वध्ययनम् । अक्षरप्रहणे गुरूचारितानामेव शब्दानामनूचारणम् । अर्थप्रहणे तु वाक्यान्तरेणाऽपि वाक्यार्थानूचारणं ज्ञेयम् । साङ्गाध्ययने हि 'स्वाध्यायो ध्येतव्यः' 'साङ्गो वेदोऽध्येय' इत्यादिविधिर्ज्ञेयः सर्वाक्षरप्रहणमात्रपर्यवसायी । न च तावतेवाऽर्थज्ञानं विनाऽकृतार्थता मन्तव्याऽनर्थज्ञस्य स्थाणुरयमिति निन्दाश्रवणात् । 'ज्ञेयश्चे'त्यर्थज्ञानविधानांचार्थन्तानमि सम्पाद्यमित्याह—'ज्ञेय' इति । एतेनाऽर्थज्ञानसमिभव्याहारादध्ययनस्य विनियोगो वाक्यार्थ इति प्रदर्शितम् । यथा श्रवणादिविधिसन्निहितो दर्शनादिविधिदर्शनफठकत्वं श्रवणादिविधीनां ज्ञाप्यति तथा साङ्गाऽध्ययनविधिसन्निहितोऽर्थज्ञानविधिः साङ्गाध्ययनसामध्यादेवार्थज्ञानसम्पत्तेविचारस्याऽनुपयुक्तत्वान्नारम्भणीय एव ।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

'नवे'ति । पूर्वपक्षमाहुः—'नाऽऽरम्भणीय' इति । वेदान्तविचारस्य श्रुत्यर्थवोधे कारणत्वं, वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थो इति श्रुत्या प्रतिपाद्यत इत्याशयेन पृच्छति—'कुत' इति । कारिकया भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कियमाणे विचारकर्तव्यताप्रतिज्ञानात् 'सन्दिग्धे न्यायः प्रवर्तत' इतिन्यायात्, विचाररूपविषये विचारः कर्तव्यो न वेति संशये प्राप्ते, विरुद्धयुक्तिभिर्न कर्तव्य इति पूर्वपक्षे प्राप्ते, तिन्नरासेन वेदानुकूलयुक्तिभिर्विचारकर्तव्यतानिर्द्धारणमेव सौत्रविचारकर्तव्यताप्रतिज्ञ्या लभ्यत इति सूत्रविचारकर्तव्यताप्रतिज्ञावलादेव पञ्चाङ्गानां लाभ इति वोध्यमिति न कापि पूर्वोक्तानुपपत्तिरिति । अग्रिमसूत्रेषु वेदान्तविचारस्य कर्तव्यत्वाद्विचारे लपोद्धातसङ्गतिरिप लभ्यते । तथाहि—'चिन्तां प्रकृतसिद्ध्यर्थामु-

#### अर्थज्ञानार्थं विचार आरम्भणीयः, तस्य च ब्रह्मरूपत्वात्तज्ज्ञाने पुरुषार्थो भवतीति

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

अन्याय्यत्वादुपस्थितत्वाचाध्ययनविपयीभूतस्वाध्यायार्थज्ञानमेव किमित्यंशे योजनीयम् । ततस्तदंशस्य फ-लत्वेन तत्कारणजिँज्ञासायां धात्वर्थरूपमध्ययनमेव तत्त्वेन वक्तुमुचितम्। एकपदोपात्तत्वात्। तस्य तु विषयं विनात्मलाभाऽसम्भवात्केवलतद्विपयकस्य तत्र कारणत्वाऽसम्भवाद्यादृशेन तदुपपत्तिर्भवति तादृश एव तत्र विषयत्वेन निवेशनीय इत्यङ्गसहित एव तत्त्वेन निवेशनीयः । गुरूपसत्त्यादिकं चेतिकर्त्तव्यतात्वेनेति । तदेतत्सर्वमनुसन्धाय भाष्यकारैः साङ्गोऽध्येय इत्युक्तम् । अन्यथा विधिवाक्ये केवलसीव साध्यायस तिद्विपयत्वोक्तेरत्र तत्साहित्यकथनमप्रमाणमेव स्थात् । नन्वेवं सित प्रकृते किमायातिमत्यत आहुः-'अर्थ-ज्ञानार्थे विचार आरम्भणीय' इति। तथा च तेनैव तिसद्धी विचारस्याऽन्यथासिद्धत्वादनारम्भ-

गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

पूर्वपक्षं समर्थयति—'साङ्गे'ति । वेद इति पूर्वान्वयी । व्याकृतेः व्याकरणात् । कारिकार्थमाहुः-'अर्थे'ति । तस्य च वेदार्थस्य च । 'तज्ज्ञान' इति । ब्रह्मज्ञाने सतीत्रर्थः । 'पुरुषार्थ' इति । 'ब्रह्मविद्रामोति परिम'ति श्रुतिप्रतिपाद्यो मोक्षो भवतीति हेतोर्वेद्य न मन्तव्यं न विचार्यमित्यर्थः।

कैश्चितिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

अथवा साङ्गमधीत्याऽपि गुरोरेवार्थज्ञानमपि सम्पादनीयं न तु विचारसहकृतादध्ययनवलादि-त्याहुः-'ज्ञेय' इति । गुरुमुखादेव ज्ञातार्थो वेदः पुरुपार्थाय भवति नाऽन्यथेति नियमविधिरयम् । ननु तथाऽप्यध्ययनकालाऽन्यदापि सन्दिग्धार्थत्वाच्छन्दानां विचारं विना कथर्मथनिश्चय इत्यत आहुः-'दाब्दाओं'ति । निःसन्दिग्धमिति क्रियाविशेषणम् । नन्वेवमपि 'सर्वे सर्वार्थवाचका' इति वा-क्यादनिश्चितसङ्केतानां तेपां विचारमन्तराऽयमेवार्थो नान्य इति कथर्मर्थनिश्चय इत्यत आहुः-'तद-र्थक्षे'ति । स्रोक्तकारिकार्थविशेपवोधनाय स्वयमेव प्रदर्शयन्ति-'अर्थज्ञानार्थमि'ति । नर् 'वेदो-ऽिखलो धर्ममूलं 'आम्नायस्य कियाथित्वा 'दितिवाक्याद्धर्मत्वेन वेदार्थो ज्ञात एवेति न तदर्थ-विचारापेक्षेत्यत आहु:-'तस्य चे'ति । 'यज्ञो वै विष्णु:' 'धर्मो यस्यां मदात्मकः' 'सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति' 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यः' इत्यादिश्रुतिस्मृतिवाक येभ्यः सर्ववेदप्रतिपाद्य-त्वाद् ब्रह्मरूप एव सर्ववेदार्थ इति । 'तज्ज्ञाने' ब्रह्मर्यवेदार्थज्ञाने । पुरुषार्थो 'ब्रह्मविदाप्रोति परिम'ति श्रुत्या परप्राप्तिरूपो भवतीति तादृशार्थज्ञानाय विचार आवश्यक इत्यभिप्रायः। तिममं निषे-

श्रीलाल्स्भट्टकृता गृहार्थदीपिका।

'अर्थज्ञानार्थमि'ति । वेदान्तार्थज्ञानार्थमित्यर्थः । तस्य चेति । वेदान्तार्थस्य ब्रह्मरूपत्वादित्यर्थः । भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

पोद्धातं विदुर्बुधा' इत्यभियुक्तानां वाक्याद्वेदान्तार्थः कथं सिध्येदितिप्रकृतवेदान्तार्थसिद्धेरनुकूठत्वं विचारेऽस्तीति उपोद्धातसंगतिलाभात्। इदंशब्देनैतावानर्थो बुद्धिस्थः प्रतिपाद्यत इति तमेव सर्वेमर्थं प्रकटीकुर्वन्ति-वेदान्तानां विचार आरम्भणीयो न वेत्यादिना । किं तावत्प्राप्तम् ?। कोटिद्वयमध्ये किं सिद्धम ?।

वाद्यभिष्रेतां पूर्वपक्षकोटिमाहुः-नारम्भणीय इत्यादिना । तत्राऽनारम्भणे हेतुप्रश्नः-कुत

१ जिज्ञासाया इति कपुस्तकम् ।

न मन्तव्यम् । विचारं वितापि वेदादेव साङ्गादर्थप्रतीतेः । न चार्थज्ञानमविहितमविचारि-ताश्च शब्दा नार्थं प्रत्याययन्तीति वाच्यम् । ज्ञेयश्चेति विधानात् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

णीयत्विमित्यर्थः । ननु वेदान्तेषु ब्रह्मण एव प्रतिपाद्यत्वेनाऽशों ब्रह्मरूप एवेति तज्ज्ञानं कर्मज्ञानापेक्षयाप्यतिदुरूह्मभ्यद्वितं चामृतत्वसाधकत्वेनित न पडुपेततद्य्ययनमात्रात्तिसद्धिः, किन्तु विचारसहकृतेनेति विचारण तेज्ज्ञाने तत्साधनत्वाद्विचारोऽपि पुरुपार्थरूपो भवतीति तस्य कर्तव्यत्वमावश्यकमेवत्याक्षेपाभित्रायस्तमिमं निपेधति—'न मन्तव्यिमि'ति । तत्र हेतुमाहुः—'विचारं विनाऽपी'ति । न हि
शाव्दं ज्ञानममृतत्वसाधकं किन्त्वपरोक्षमेव । अन्यथा मननिदिध्यासनादिविधीनामानर्थक्यप्रसङ्गात् ।
तथा च शाव्दमर्थज्ञानमात्रं तु पूर्वकाण्डार्थज्ञानसाधारणिति तत्समानयोगक्षेमत्वादुक्तेनैवाऽध्ययनेन
तदुपपत्तिभिविष्यतीति विचारस्याऽप्रयोजकत्विमत्यर्थः । पुनः किञ्चिदाशङ्क्षय समाधते—'न चार्थज्ञानिमि'ति । अर्थज्ञानस्य फल्रत्वेनान्वयादिविह्तत्वं कारणान्तरानपेक्षत्वं चेति वेदान्तवाक्यस्थानामेव
शव्दानां तत्र कारणत्वम् । उपित्यतत्वा'त्तान्त्वयादिविहत्त्वं कारणान्तरानपेक्षत्वं चेति वेदान्तवाक्यस्थानामेव
शव्दानां तत्र कारणत्वम् । उपित्यतत्वा'त्तान्त्वयादिविहत्त्वं कारणान्तरानपेक्षत्वं चेति वेदान्तवाक्यस्थानामेव
शव्दानां तत्र कारणत्वम् । उपित्यतत्वा'त्तान्त्वय्वविधित्त्वं कारणान्तरानपेक्षत्वं चेति वेदान्तवाक्यस्थानामेव
श्वानमुत्पत्स्यत इति तदर्थं विचार आवश्यक इत्याशङ्कां निराकर्तुमाहुः—'न च वाच्यिमि'ति ।
तत्र हेतुमाहुः—'ज्ञेषश्चेति विधानादि'ति । अध्ययनानन्तरं हि ज्ञेयत्वमुपदिश्यते । तच मननमे-

#### गोस्वामिश्रीमद्भिरिधरविरचितं विवरणम्।

ब्रह्मज्ञानं मोक्षसाधनं न तु ब्रह्मविचारः । तत्तु साङ्गवेदाध्ययने सित व्याकरणादेव भविष्यतीति भावः । स्वाध्यायोऽध्येतव्य इति विधिन्। ऽध्ययनमेव विहितं नार्थज्ञानम् । केवलं व्याकरणेन विना शब्दा केश्चिह्नरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

धन्ति—'न सन्तव्यिमि'ति । न सिद्धान्तयितव्यिमित्यर्थः । तत्र हेतुः—'विचारिमि'ति । अत्राऽधी-तादिति शेषः ।

नतु साङ्गाऽध्ययनभावनायां फलत्वेनाऽन्ययादध्ययनयदविधानाचार्थज्ञानस्याऽविहितत्वेनर्ते विचारं नार्थनिश्चय इति स आवश्यक इत्यत आहुः—'न चार्थज्ञानिम'ति । तत्र हेतुः—'ज्ञेय'श्चे-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

इति । तत्र विनेव विचारं वेदार्थनिर्णयसम्भवरूपं हेतुमाहुः—साङ्गोऽध्येय इत्यादिना । शब्दाश्च वोधकाः । वेदिकशब्दाः स्वार्थवोधकसामग्रीसहिताः विचाररूपव्यासमीमांसां विनेव स्वार्थवोधका इत्यर्थः । वेदिकशब्दानां शक्तिग्राहकं प्रमाणमुपन्यस्यन्ति—'निःसन्दिग्ध'मित्यादिना । लोकवत् धातुप्रकृतिप्रत्ययादिशब्दानामिवत्यर्थः । व्याकृतेः व्याकरणात् । स्फुटाः तत्तद्धमाविच्छन्नशक्तिग्रहविपयाः। एवं निवण्टुनिरुक्तादितोऽपि वोध्याः। उक्तकारिकार्थं स्फुटीकुर्वन्ति-'अर्थज्ञानार्थ'मित्यादिना । तस्य च । वेदार्थस्य चेत्यर्थः । तज्ज्ञाने ब्रह्मज्ञाने । वेदादेव साङ्गात् । अधीतादिति शेषः । आविहितं, केन सम्पादनीयं कथं संपादनीयं, किमर्थं संपादनीय-मित्यंशत्रयविशिष्टमावनाविपयीभृतं न भवतीत्यर्थः। अविचारिताः मीमांसातर्केनं निर्णताः। 'अक्ताः शकरा उपद्धाति' 'सक्तृञ् जुहोती'तिवदित्यर्थः । तत्रार्थज्ञानविधिमाहुः—ज्ञेयश्चेत्यनेन ।

१ तज्ज्ञानेनेति कपुस्तकम् । २ विचारमित्यपेक्ष्यते ।

કુત પ્રચનિણી પાઠશાલા કું મંસ્કૃત પ્રચનિણી પાઠશાલા કું ભૂલેલર; મુંબઇ

# गीती शीघी शिरःकम्पी तथा लिखितपाठकः क्षित्रपाठकः क्ष्मित्रपाठकः प्रदेशकार्यक्रिक्षण्या ।।

इति वाधोपलन्धिश्च । राद्धश्चभुरादिवन्न सन्दिग्धार्थप्रतिपादकः । तदर्थश्च व्याक-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

वेति तेनैव तन्निश्चये विचारसाऽप्रयोजकत्वमित्यर्थः । न च ज्ञेयश्चेत्यत्र मननोक्तौ किं विनिगमकमिति वाच्यम्। पडङ्गो वेदोऽध्येय इत्युक्त्वाऽनुपदमेव ज्ञेयत्वमुपदिश्यते । तच ज्ञेयत्वं न ज्ञानमेव तज्जन्यम्। पडुपेताध्ययनविधिवठादेव तैत्सिद्धेः, तथा चैतदुत्तयन्यथानुपपत्तिरंवैतस्य मननपरत्वं गमयतीति विनि-गमनायाः सत्वात् । नतु मननस्य न्यायशीलनरूपत्वेन विचारेणाऽभेदात्कथं तिन्नराकरणमिति चेन्न वयं सर्वथैव विचारं व्यासेघामः, किन्तु शब्दशेपत्वमेव। वेदान्तानामित्युक्तेः। पुनस्तत्रैव साधकान्तरमाहुः-'गीती'ति । अधमत्वेऽर्थज्ञानाभावमात्रमेव प्रयोजकं न तु निश्चयाभाव इत्यर्थज्ञानदशायां पडुपेतस्यै-वाऽपेक्षितत्वान्न कारणान्तराऽपेक्षास्तीति नात्र विचारस्यावकाश इति सिद्धम् । द्वितीयो हेतुर्विपक्षवाध-कत्वेन भाष्यकारैरूपन्यस्त इति ज्ञेयम् । अस्ति तावङ्गाव्यकरणेतिकर्तव्यतालक्षणांशत्रयोपेता भावना । किं केन कथमित्यंशत्रवपूर्णी हि भावनेति भट्टाचार्येरुक्तत्वात् । सा च द्विविधा । अर्थभावना, शब्दभा-वनेति । तत्र पुरुपप्रवृत्तिरर्थभावना । पुरुपप्रवर्तनसामर्थ्यलक्षणा शब्दभावनेति । उभयोरपि प्रत्येकमंश-त्रयविशिष्टत्वम् । तद्यथा-यजेतेत्यत्र लिङ्ग्रत्ययगम्याया अर्थभावनाया धात्वर्थ एव भाव्यत्वेन वाच्यः । एकपदोपात्तत्वेन सन्निहितत्वात् । स च हेशात्मकोऽतोर्थभावनायाः पुरुपार्थविषयत्वाऽन्यथानुपपत्त्या धात्वर्थं विहायाऽन्यपदोपात्तमप्यधिकारिविशेषणं स्वर्गं भाव्यत्वेन कल्पनीयम् । तथा च स्वर्गादिकं भाव्यं, धात्वर्थः करणं, प्रयाजाद्य इतिकर्त्तव्यतेत्येवमंशत्रयमर्थभावनायाः सम्पद्यते । तस्यां भाव्यस्व-रूपायां पुरुषप्रवृत्तिलक्षणायामर्थभावनायां पुरुषं प्रेरयन्ती शब्दभावना चोदनेत्युच्यते । चुद प्रेरण गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

अपि नार्थवोधका भविष्यन्तीत्याशयेनाऽऽहुः—'न चे'ति। 'वाघोपलविधरि'ति। अधमे विधिने प्रवर्तत इत्यध्ययनविधिवाधोपलविधरित्यर्थः। 'न सन्दिग्धार्थप्रतिपादक' इति। दूरादृष्टे कैश्चिहरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

तीति । किञ्चाऽनर्थत्वे वोधकमप्यस्तीत्याहुः—'गीती'ति । तथा च गुरुमुखादेवार्थज्ञानं संपाद्यमिति वाधवाक्याशयाद्विचारो व्यर्थ एवेति सिद्धम् । अन्यथा साङ्गाऽध्येतुर्विचारेण सर्वस्याऽप्यर्थज्ञान-सिद्धेरधर्मत्वेन जुगुप्सा निरवकाशेव स्यात् । नतु निर्दीषाणामेव प्रमाणानां प्रमापकत्वात्संदिग्धार्थ-प्रतिपादकत्वेन सदोपत्वाच शब्दानां कथं तेभ्योऽर्थनिश्चयस्तदत इत्यत आहुः—'शब्द' इति । न हि भगवर्त्त्यर्थीमिद्दिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

तथा च पदार्थज्ञानकरणिका गुरूपसत्त्यादीतिकर्तव्यताका इष्टफिलका भावना । तयाऽर्थज्ञानस्य लब्वेविंज्ञानविधिसिद्धिः । अन्यथाऽनुपपत्तिप्रस्तार्थापत्त्या ससामग्रीकमर्थज्ञानसम्पादनमाहुः—'गीती'त्यादिना ।
वाघोपलविधः अर्थज्ञानं विना वेदाध्ययनेऽधमत्वापत्तेरर्थज्ञानं विनाऽध्ययनस्यैवाऽसम्भवादध्ययनविधेर्वाधापत्तिरतोऽर्थज्ञानमर्थाक्षिप्तमिति वोध्यम् । न च ज्ञानस्य संशयात्मकस्यापि सम्भवाद्धिरुद्धकोट्यपसारणाय विचार आवश्यक इति वाच्यमिति वदन्ति—शब्दैत्यादिना । न सन्दिग्धार्थ-

रणादिना निश्चीयते । यथा ठौकिकवाक्ये । तथा वेदेऽपि । न च तद्विरुद्धं निर्णेतव्यम् ? । अप्रामाणिकत्वप्रसङ्गात् । तस्माद्वेदार्थज्ञानार्थं विचारो नारम्भणीयः ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

इत्यस्माद्धातोश्चोदनाशब्दब्युत्पत्तेः । तदेवैमर्थभावनैव भाव्यम् । शब्दभावनाप्रत्यायकं ज्ञानमेव करणम् । स्तुतिनिन्दार्थवादादिज्ञानमितिकर्तव्यतेत्यंशत्रयं शब्दभावनाया अपि सम्पद्यते ।

नतु(?) शब्दभावनाया वाचकाभावात्कथं प्रतीतिः । लिङ।दिप्रत्ययान्तस्य त्वाख्यातत्वसामान्या-ऽऽकारेणाऽर्थाभिधायित्वादिति वाच्यम् । पार्थक्येन वाचकाऽभावेऽपि तस्यैव लिङादिरूपविशेषाऽऽकारेण शब्दभावनाभिधायित्वस्याऽप्यङ्गीकारात् । तदुक्तम् ।

> अभिधाभावनामाहुरन्यामेव लिङाद्यः । अर्थात्मभावनात्वन्या सर्वाख्यातेषु गम्यते ॥

इत्यठं प्रसक्तानुप्रसक्तया । प्रकृतमनुसरामः । नन्वेवं साङ्गाध्ययनवठादेव शब्दैरापाततोऽर्थज्ञानसिद्धाविष न निःसंदिग्धं तिसिद्धः । इन्द्रियाणां हि चक्षुरादीनां दोपरहितानामेव
निःसन्दिग्धार्थप्रकाशकरवेन तत्समानयोगक्षेमत्वाच्छव्दानामिष केवठानां कथं निःसन्दिग्धार्थप्रतिपादकत्विमत्यत आह—'शब्द' इति । न हि चक्षुरादिवच्छव्दानां सन्दिग्धार्थप्रतिपादकत्वं
केनाऽपि वक्तं शक्यम् । चक्षुरादीनामिन्द्रियत्वाद्धमप्रमादादिदोषाणां तत्र सम्भवात्तदभावोऽपि तत्र
प्रतिवन्धकाभावत्वेन कारणमस्तु । न चेह तथा । शब्दानामिन्द्रियाविपयत्वेनाऽतीन्द्रियत्वात्त्दोपाणामत्राऽसम्भवात् । अन्यथा निर्दृष्टैरपीन्द्रियैः प्रमानुत्पत्तिः स्यात् । ननु शब्दानामर्थप्रत्यायकत्वेऽगृहीतसङ्केतानामिष शब्दानां श्रवणादर्थप्रतीतिः स्यादत आह—'तद्धे' इति । न हि शब्दः
गोस्वामिश्रीमहिद्धिरविर्वितं विवरणम् ।

उचैस्त्वविशिष्टे 'अयं स्थाणुर्वा पुरुपो वे'ति सन्देहे केनचिदाप्तेनाऽयं पुरुप इति शब्दप्रयोगे कियमाणे 'अयं पुरुप' इति निश्चय एव जायत इति भावः । तिक्रिरुद्धं व्याकरणविरुद्धम् ।

केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

गौरित्युक्ते सत्वान्तरबोधः सम्भवति । यश्च ततो नाऽर्थप्रत्ययः स तु प्रमायादिदोपादेव । ननु याद्यानामेव तथार्थप्रत्यायकत्वे विनैव विचारमज्ञातशक्तिकेभ्योऽपि वैदिकेभ्यस्तेभ्योऽर्थप्रत्ययः स्यादित्यत आहुः—'तद्र्थश्चे'ति । वैदिकशब्दानां मुख्यवृत्तिप्रतिपाद्योऽर्थः । दृष्टान्तेन तदेव द्रद्धयन्ति—'यथे'ति । आदिशब्देन वैदिकव्यवहारपारम्पर्यपरिग्रहः । एतेनैव वैदिकठौकिकशब्दयोभेदोऽपि ध्वनितः । व्याकरणाद्यननुस्त्थ्याऽनुस्त्थ्य च ठौकिकव्यवहारं, ठोके कचिद्विचारेणैवाऽर्थनिश्चयस्तथा वेदेऽप्यस्त्वित्यत्यत आहुः—न चेति । उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । अत्रैकदिश्चमतेन समाद्यते—

प्रतिपादकः परोक्षं ज्ञानं निश्चयात्मकमेवेतिसिद्धान्तान्न सन्दिग्धार्थप्रतिपादक इत्यर्थः । तद्र्यश्च वेदिकशब्दार्थश्च । आदिशब्देन निघण्टुनिरुक्तादि ग्राह्मम् । तद्विरुद्धं व्याकरणादिविरुद्धम् । निर्णेतव्यमं विचारेण निर्णेतव्यम् । अप्रामाणिकत्वप्रसङ्गात् तादृशनिर्णयस्याप्रामाणिकत्व- प्रसङ्गादित्यर्थः ।

तदेवान्यार्थभावनेति खपुस्तकम् । २ क्षमत्वादिति खपुस्तकम् ।

#### स्यादेतत् । न वेदार्थज्ञानमात्राय विचारः । किन्तु ब्रह्मज्ञानाय । तस्य चाऽऽत्मरूपत्वा-

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता श्रीमद्णुभाष्यव्याख्या।

सिक्ष्पणैवोच्चार्यमाणोऽर्धप्रत्यायको भवति । शक्तिग्रह्स्यापि तत्र सहकारित्वात् । तद्वहस्तु व्याकरणादिसाध्यः । तद्यथा भ्वादिशब्दानां सत्तादिवाचकत्वं व्याकरणादिनैवाऽवगम्यते । न हि लोके वेदे
वा शब्दानां तत्तदर्थवाचकत्वं व्याकरणादेरन्यतः सिद्धं भवति । तदुक्तं 'शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानकोशासवाक्याद्वावहारतश्च । वाक्यस्य शेषाद्विवृत्तेवद्गित सान्निध्यतः
सिद्धपदस्य वृद्धा' इति । एतेपामुदाहरणानि ग्रन्थान्तरेषु द्रष्टव्यानि । विस्तरभयान्नाऽत्र लिख्यन्ते ।
नतु व्याकरणादेर्भ्वादिशब्दार्थप्रत्यायकत्वेऽपि न तन्निश्चायकत्वमस्तीति चेत् । न । न हि व्याकरणेन
पदानां सन्दिग्धार्थः प्रतिपाद्यते । तथा सित महता प्रयासेन तत्करणं व्यर्थमेव स्यात् । किञ्च ।
व्याकरणस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां 'रक्षोहागमल्यवस्त्रन्देहाः प्रयोजनिम'ति भाष्यकारैनिःसन्दिग्धार्थप्रतिपादकत्वस्य स्वयमेवोक्तत्वाच । एवमेवोपमानादीनामपि निःसन्दिग्धार्थप्रतिपादकत्वे
विपक्षचाधकत्वेन तर्काः स्वयम्द्धाः । नन्वस्तु नाम व्याकरणादीनां निःसन्दिग्धार्थप्रतिपादकत्वं
तथापि लौकिकानामेव तेपां तदस्तु नाऽलौकिकानामित्यत आह—'यथे'ति । न द्यश्ववदानुशासनिमत्यत्र लौकिका एव शव्दा अधिकियन्ते नाऽलौकिका इत्यत्र किञ्चित्रयामकमस्ति शब्दसामान्यग्रहस्य
लौकिकवैदिकोभयसाधारणत्वात् ।

किञ्च। 'अथ दाव्दानुद्यासनिम'ति शब्दानुशासनमिवृत्य हो किकानां वैदिकानां चेति खयमेवाग्रे भाष्यकारेर्ग् हाभिसन्धेरुद्धाटितत्वाच। किञ्च 'मयद्वैतयोभीषायां' 'द्धाचर्छन्द्सि' 'सर्वत्र विभाषा गोरि' लादिस्त्रेषु हो किकवेदिकशब्दिवेचनस्य खयमेव कृतत्वाच। तस्मान् द्या हो किकवाक्ये व्याकरणादिभिरर्थनिर्णयस्तथा वैदिकेऽपीति सिद्धम्। नतु व्याकरणादिभिर्थनिर्णयस्तथा वैदिकेऽपीति सिद्धम्। नतु व्याकरणादेनिःसन्दि-ग्धार्थप्रत्यायकत्वेऽपि विचारस्य तद्विह्यणार्थप्रतिपादकत्वात्तदर्थं विचारः कर्त्तव्य इत्याशङ्कानिरासा-याऽऽह—'न च तद्विरुद्धिम'ति। सङ्केतवेह्यण्येन वोधजननेऽप्रामाणिकत्वमन्यथा त्वन्यथा-सिद्धत्विमिति हृदयम्। उक्तमर्थमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति। तस्माद्विचारस्य केनाप्यंशेनाऽनन्यथा-सिद्धत्वायोगान्नारम्भणीय एव विचार इति सिद्धम्।

अत्रेकदेशी किञ्चित्समाधत्ते—'स्यादेतदि'ति । यदुक्तमर्थज्ञानार्थं विचारो नारम्भणीय इति गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

अत्रेकदेशी खमतेन सिद्धान्तं वक्ति-'स्यादेतदि'ति । एतत् अग्रिमरीत्या विचारकर्तव्यत्वं स्याताहें उपपद्यताम् । तस्य ब्रह्मणः । विशेषणस्यव तच्छव्देन परामर्शः । पटोलपत्रं पित्तव्रं किश्चिष्टरिक्ता वेदान्तचिन्द्रका ।

'स्यादेतदि'ति । वक्ष्यमाणप्रकारेणाऽऽरम्भणीयत्वं स्यादित्यर्थः । तदाहुः—'न चेदार्थे'ति । किं ताव-तत्याकाङ्कायामाहुः—'तस्य चे'ति । ब्रह्मणः । 'पटोल्डपत्रं पित्तः वाडी तस्य कफापहे'त्यादी

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

एकदेशी खमतेन व्यासस्त्रात्मकविचारस्य कर्तव्यतामुपपादयति—स्यादेतदिति । एतत् वक्ष्य-माणम् । स्यात् विचारप्रयोजकं स्यात् । चेदार्थज्ञानमाःत्रायः वेदघटकपदानामर्थज्ञानमात्रायेत्यर्थः ।

#### त्तस्य चाऽविद्यावच्छित्रत्वादेहात्मभावद्ददप्रतीतेस्तदतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽभावात्र वेदमात्रा-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तत्तु सादेव । ननु क तदा विचारस्थोपयोगस्तत्राऽऽह—'न वेदार्थज्ञानमात्राये'ति । न हि वेदार्थज्ञानमात्राय विचार आरम्यते येन स्त्रकारः पर्यनुयोगाईः स्यात्किन्तु ब्रह्मज्ञानाय । तथा हि— वृहत्त्वाढ्ढृंहणत्वाढ्ढा ब्रह्मेव खल्वाऽऽत्मशन्देन सर्वत्र वेदान्तेषु गीयते । तज्ज्ञानस्य 'चाऽऽत्मिन स्वत्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते विज्ञातिमदं सर्वे विदित्तिभे'त्युपक 'म्यैतावदरे स्वत्वमृत्त्विभे'त्युपसंहारेण परमपुरुपार्थभ्ताऽमृतत्वसाधनत्वं प्रतिपाद्यते । तस्य पुरुपत्रच्याविधयत्वातदुपायत्वेन 'स्यात्मा वारे श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य' इति मननिदिध्यासनाभ्यां फलोपकार्य-क्षाम्यां सह विधीयते श्रवणम् । तच वेदान्तवाक्यानामाचार्यमुखादुपक्रमादिलिङ्गेः शक्तितात्पर्यावधारणम् । तच विचारं विना न सम्भवतीति विचारस्य श्रवणादिद्वारा ब्रह्मज्ञानसाधकत्वात्तत्प्रतिज्ञोचितेति चेत् । न । य एवाऽऽत्मा सर्वत्र वेदान्तेष्वात्मशब्देन गीयते स एवायमाक्षीटपतङ्गेस्य आच देविपिन्यः प्राणिभृन्मात्रस्थेदंकारविपयेभ्यो देहेन्द्रियमनोवुद्धिविपयेभ्यो विविक्ततयाऽहमित्यसन्दिरभाऽपर्यस्ताऽपरो-क्षानुभवसिद्ध इति न तत्साधनत्वेन वेदान्तवाक्यानि विचारणीयानि । न हि जातु कश्चिदत्र सन्दिर्थ-ऽहमनहं वेति । नापि विपर्यस्यति नाहमेवेति । नहि सर्वतोधिकप्रत्यक्षप्रमाणसिद्धेऽर्थे प्रमाणान्तराऽपेक्षा लोके कचिदृष्टचरी ।

नन्वहंत्रत्ययस्य देहादिमिश्रविषयत्वात्कथं विविक्ततिद्विषयत्वमिति चेत् । न । तिद्विषयत्वे तु 'य एवाऽहं कोमारे पितरावन्वभृवं स एव वार्द्धके पौत्रादीननुभवामी'ति प्रतिसन्धानं न भवेत् । वात्रस्थविरशरीरयोः परिणामभेदेन भिन्नत्वात् । न चाऽवयवोपचयाऽपचयजन्यपरिणामभेदेन वात्रस्थ-विरशरीरयोभिन्नत्वेऽपि न वस्तुतो भेदोऽस्तीति न विविक्ततिद्विषयत्विमिति वाच्यम् । स्वप्नदशायां हि य एव दिच्यं शरीरमास्थाय तदुचितान् भोगान् भुञ्जान एवा'ऽहं भोक्ताऽहं कर्ते'ति मन्यते स एव

गोस्वासिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

नाडी तस्य कफापहेत्यत्र दर्शनात् । तस्य आत्मनः । अयं भावः—एकदेशिनोच्यते यदि विचारो न कियते चेद्देदाजीवात्मस्यरूपत्वं त्रह्मण इति ज्ञानं भविष्यति । जीवात्मनस्त्विचाविष्ठिन्नकश्चिहरचिता वेदान्तचित्रका ।

विशेषणमात्रस्याऽपि तत्पदेन ग्रहणात् । 'सर्वेद्यापी सर्वेभृतान्तरातमे'त्यादिश्चतेरात्मत्वम् । 'तस्य चे'ति आत्मनः । 'अविचे'ति । देहाद्यध्यासलक्षणाऽविद्यायुक्तत्वात् । अध्यासो नाम पूर्व-दृष्टस्य परत्राऽवभासः । 'देहे'ति । देहादावात्मत्वस्य दृढज्ञाना यदहमिति प्रतीतिरध्यस्तसकलदेहादि-धर्मोपष्ठतात्मविपयत्वेनाऽविद्यासम्बन्धरहितशुद्धात्मस्वरूपज्ञानाय विचार आवश्यकः (?) ।

श्रीलाॡभद्दकृता गृहार्थदीपिका।

तस्य चाऽऽत्मरूपत्वादिति । तस्य ब्रह्मणः । आत्मरूपत्वादित्यर्थः । तच्छव्देन ब्रह्मज्ञानशब्दान्तर्गतब्रह्मशब्दवाच्यं ब्रह्म परामृश्यते । 'परोलपञ्चं पित्तव्नं नाडी तस्य कफापंहे'त्यत्र तच्छव्देन परोलपत्रशब्दान्तर्गतपरोलशब्दवाच्यपरोलवत् । 'देहात्मभावहृद्धप्रतीतिरि'ति । देहात्मप्रत्ययस्य प्रत्यक्षत्वान्न वेदमात्रादसम्भावनाविपरीतभावनानिवर्तकं ब्रह्मज्ञानमुत्पद्यते । अतो ब्रह्मज्ञानाय

दसम्भावनाविपरीतभावनानिवर्तकं ज्ञानमुखद्यते । प्रत्युत देहात्मभावदृढप्रतीतेः श्रुतेरुप-चरितार्थत्वं स्तुतित्वं वा कल्पयिप्यतीति, मैवम् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

स्वप्नान्ते प्रतिबद्ध्य 'नाहं देवः किन्तु मनुष्य एवे'ति निश्चिनोति । तत्रोभयोरपि शरीरयोः सर्वथा भेदेऽप्यहमिति प्रत्ययस्याऽवाध्यमानत्वान्न देहालम्बनोऽयं प्रत्यय इति । बुद्धिमनसोश्च करणत्वेन नाहमितिकर्तृप्रतिभासविषयत्वम् । विषयेभ्यस्तु स्थवीयानेव विवेकः । नन्वेवं कृशोऽहं स्थूलोऽहमन्धो-कारविषयेभ्यो देहेन्द्रियादिविषयेभ्यो व्यतिरिक्तः स्फुटतरमहमित्यनुभवसिद्ध एवाऽऽत्मेति न तस्य जिज्ञास्यत्वमिति चेत् । उच्यते । नहि य एवाऽऽत्मा सर्वेषु वेदान्तेषु सर्वेषु च स्मृतीतिहासपुराणेषु समस्तोपाधिरहितनित्यगुद्धबुद्धमुक्तस्वभावत्वेन गीयते स एवा उहिमति प्रतीतेर्विषयो भवति । तस्या-ऽध्यस्तसकलदेहेन्द्रियादिभावापन्नप्रादेशिकानेकविधशोकदुःखादिप्रपञ्चोपप्रतात्मविषयत्वेन विविक्तत-

## गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

त्वेन मनुष्योऽहमित्यहंप्रत्ययेन, देह एवाऽऽत्मप्रतीतिर्देढा भविष्यति । तत्थाऽहं सप्तवितस्तिकायो-Sल्पः परममहत्परिमाणवदचिन्त्यगुणगणवदेतादृशं ब्रह्म न भवामीत्यसम्भावना, देह एवाऽऽत्मेति-विपरीतभावना, च निवृत्ता न भविष्यति । देहाद्विलक्षणो नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव आत्मा इत्याद्यर्थप्र-तिपादकानां श्रुतीनामारोपितार्थकत्वरूपोपचारिकत्वं स्तुत्यर्थत्वं वा कल्पयिष्यतीति विचारे क्रियमाणे निश्चयात्मकं ज्ञानं भविष्यतीति विचार आवश्यकः । दूपयति-'मैचमि'ति । पूर्वपक्षी विचाराकर्तव्यतां केश्चिद्विरचिता चेदान्तचन्द्रिका।

नतु जीवात्मनोऽविद्याविद्यन्निद्यात्वादेहात्मभावदृढप्रतीतेस्तत्र प्रतिवन्धकतया न साङ्गाध्ययनमात्रेण विविक्तशारीराऽऽत्मज्ञानमुत्पाद्यतां, बहा तु नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाविमति नाहंप्रतीतेर्विपय--'स्तं त्वौपनिषदं पुरुषिनि'ति च श्रुत्यैकसमधिगम्यस्तेन साङ्गाध्ययनमात्रेणैव तदवगतेः सत्त्वाद्विचा-रोऽजागठस्तनप्राय एवेत्यत आहुः-'तद्तिरिक्तस्ये'ति । अहमितिप्रतीतिविपयशारीरात्मनोऽति-श्रीलाॡभद्दकृता गृढार्धदीपिका ।

विचारः कर्तव्य इति भावः । ननु देह आत्मबुद्धौ तु न जीवज्ञानं यथास्थितं भवेत् । ब्रह्मज्ञाने तु देहात्मबुद्धेरतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽभावादिति । यद्यप्यधिकं तु भेदनिर्देशादिति सूत्रेण जीवात्मनोऽधिकतमं त्रह्मास्ति । तथापि मतान्तरे जीवस्याऽऽत्ममात्रं त्रह्मेति स्वीकाराद्देहात्मव्रद्धेत्रह्मज्ञानेऽपि प्रतिवन्यकत्वां-न्न वेदमात्रादसम्भावनाविपरीतभावनानिवर्त्तकं ज्ञानमुत्पचत इति तादशज्ञानोत्पत्त्यर्थं विचारः कार्य इति भावः । 'देहात्मभावदृढप्रतीतेरि'ति । देहेऽहन्ताबुद्ध्या देह आत्मेति दृढप्रत्ययादित्यर्थः । ननु देह आत्मबुद्धिः शास्त्रश्रवणनिवर्त्येति तन्निवृत्तौ वेदमात्रादसम्भावनाविपरीतभावनानिवर्त्तकं ज्ञानमुत्प-त्सत इत्याशक्काऽऽह-'श्रुतेरुपचरितार्थत्विम'ति । वेदे ह्यात्मनः प्रशंसां-'सर्वस्य वज्ञी भगवदीयश्रीमदिच्छरामप्रणीतः प्रदीपः ।

तस्य ब्रह्मणः । आत्मरूपत्वात् जीवात्मखरूपत्वात् । तस्य जीवात्मनः । देहात्मभावद्दव्यतीतेः देह एवात्मा इति दृढप्रतीतेरित्यर्थः । तदितिरिक्तस्य देहातिरिक्तस्य । अभावात् विचारग्रून्यानां ज्ञानाभावात् । वेद्मात्रात् वेदघटकप्रत्येकपदार्थज्ञान्मात्रात् । असम्भावना 'न तस्य कार्ये करणं

### गोस्वामिश्रीमुरलीघरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

द्विपयत्वस्याऽसम्भवात् । तथा च प्रत्यक्षसिद्धः सर्वोऽपि प्रमाणप्रमेयव्यवहार उपपद्यते । स च पूर्वपूर्विमिध्याज्ञानोपदर्शितवुद्धीन्द्रयशरीराद्यध्यासमन्तरेणानुपपद्यमानः स्वकारणमध्यासलक्षणामविद्यान्माक्षिपति । ननु कोऽयमध्यासो नामिति चेत् । उच्यते । परत्र पूर्वदृष्टस्यासिन्निहितस्य प्रतीत्यन्तरवाधितोऽवभासः । तथा चाऽऽरोपणीयमसदेवेति तस्य दर्शनमात्रमत्रोपयुज्यते न वस्तुसत्तेति । अथिष्ठानं तु परमार्थसदेव । अवभासस्त्वसिन्निहितविषय एव ग्राह्यः । अन्यथा काश्यां दृष्टस्य देवदत्तस्य परत्राऽवन्त्यादाववभासः प्रत्ययान्तरवाधित एव स्यात् । नीलस्याऽवभासः पीतस्याऽवभास इत्यादौ समीचीनेऽपि प्रत्ययेऽवभासपदप्रयोगदर्शनाच ।

नतु सर्वोऽपि पुरोविश्वतिविषय एव विषयान्तरमध्यस्यति । परमात्मनस्तु पराञ्चि खानीत्यादिश्रुतिभिरिविषयत्वात्कथमत्र पूर्वदृष्टस्य प्रतीतिरिति चेत् । उच्यते । न हि सर्वात्मनाऽऽत्मनोऽविषयत्वम् ।
अध्यस्तसकलदेहेन्द्रियादिभावाऽऽपन्नविविधदुःखोपष्ठतात्मविषयिण्यां कृशोऽहं स्थूलोऽहमन्धोऽहमित्यादिप्रतीतावात्मनोपि विषयत्वात् । किञ्च नाप्ययं नियमोस्ति पुरोवितिविषय एव विषयान्तरमध्यसितव्यम् । अप्रत्यक्षेऽपि हि वियदादावापामरमा च पण्डितं मिलनिमदिभिति प्रतीतेरनुभवसिद्धत्वात् ।
तथा च प्रत्यगात्मन्यपीदंकारिवषयाणां देहेन्द्रियाणामध्यासस्तद्विवेकाऽग्रहिनचन्धन उपपद्यते । कृशोऽहं
स्थूलोऽहमन्धोऽहमित्यादिप्रतीतौ तद्विवेकाऽग्रहस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात् । तदेवमात्मन उक्तलक्षणाऽध्यासरूपाऽविद्याऽविद्यात्विक्तत्वातं पुरस्कृत्येव सर्वे प्रमाणप्रमेयव्यवहारा लौकिकाः प्रवृत्ताः । सर्वाणि च शास्त्राणि

## केश्चिद्विरचिता चेदान्तचन्द्रिका।

रिक्तस्य । अद्वेतश्रुतिविरोधस्तत्र हेतुत्वेन ज्ञेयः । साङ्गाधीतादिष वेदादनपेक्ष्यैव विचारं शारीर एवाऽ-यमात्मा न पर इति चक्षुरादीन्द्रियवान्, तत्र 'सर्वकर्मा' 'असङ्गो ह्ययं पुरुषः' 'न तस्य कार्यं करणं' चेति श्रुत्याद्यक्तार्थासम्भावनां, सुखदुःखादिभागेवाऽयमात्मा न तद्रहित इति, 'नाऽहं कर्ता नाऽहं भोक्ते'ति श्रुत्याद्यक्तार्थविपरीतभावनाञ्च न निवर्तयितुं शक्कुयात् । प्रत्युत शब्दाऽपेक्षया प्रवलप्रमाणेन प्रत्यक्षेण देहात्मभावद्दप्रतीत्या विविक्तशुद्धात्मखरूपवोधिकायाः श्रुतेः कल्पनोपदे-शतयोपचरितार्थत्वमुपासनाशेपतया स्तावकत्वं संवप्रमाणमूर्धन्ये वेदे उपचरितार्थत्वं स्तावकत्वं वा

सर्वस्येद्वान' इत्यादिरूपां श्रुत्वा, देह आत्मभावस्य प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धस्य प्रावल्याद्वोगापवर्गसर्वसाध-नानां देहाधीनतया तद्धमंसाम्यमादाय देहेऽपि सर्वविशत्वं सर्वेशानत्वमुपचर्यत इति सर्वस्य वशी-त्यादीनामुपचिरतार्थत्वं कल्पयिष्यति । प्रत्यक्षप्रमाणेन सर्वेशानत्वस्य मुख्यतया कल्पयितुमशक्यत्वेन-वाधात् । प्रत्यक्षाऽपेक्षया शब्दस्य निर्वेठत्वात् । 'स्तुतित्वं वे'त्यादि । आरोपितोत्कर्पाधायकगुणव-भगवदीयश्रीमिद्दिन्हारामप्रणीतः प्रदीपः ।

च विद्यते' 'एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च। 'खंवायुज्योतिरापश्च पृथ्वी विश्वस्य धारिणी' 'अणोरणीयान् महतो महीयान्' 'समो नागेन समो मदाकेन' इत्यादिविरुद्धधर्माणां ब्रह्मणि सम्भावितत्वज्ञानरूपासम्भावना । विपरीतभावना सर्ववेदान्तानामेक-वाक्यतया प्रामाण्यसिद्ध्यर्थं 'अथात आदेशो नेति नेती'त्यनेनापवादार्थमध्यारोपः, 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म

१ वियदादाविति खपुस्तकम्। २ कल्पयिष्यतीत्वत्राप्यन्वेष्यति । ३ परन्तिवति शेपः स्यात् ।

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

विधिप्रतिषेधमोक्षपराणि । तद्यथा—देहेन्द्रियादिष्वहंममाभिमानहीनस्य प्रमातृत्वानुपपत्तौ प्रमाणप्रवृत्तिः सम्भवति । न हीन्द्रियाण्यनुपादाय प्रमाणप्रमेयव्यवहारः सम्भवति । न चानध्यस्तात्मभावेन देहेन्द्रि-यादिना कश्चिद्ध्याप्रियते । तस्मादिवद्यावद्विपयाण्येव प्रत्यक्षादीनि प्रमाणानि—तथा शास्त्राण्यपि तथा-भूतात्मिवज्ञानात्प्राक्षप्रवर्तमानान्यविद्यावद्विपयत्वं नातिवर्तन्ते । 'ब्राह्मणो यजेतेत्या'दीनि हि शास्त्राणि वर्णाश्रमवयोवस्थादिविशेषाध्यासमात्मन्याश्रित्य प्रवर्तन्ते । तथा च व्यवहाराणां शास्त्राणां चोक्तरूपा-ध्यासपुरस्कारेण प्रवृत्तत्वान्नाध्ययनमात्रेणोक्तरूपतज्ञानसिद्धिरिति तदर्थं विचारः कर्तव्य इति सिद्धम् ।

ननु जीवात्मनोऽविद्यावच्छिन्नत्वादेहादावात्मभावस्य दढत्वेनाहमिति प्रतीतेरध्यस्तसकलदेहादि-धर्मीपृष्ठतजीवात्मविषयत्वेन न पहुपेतस्वाध्यायाध्ययनमात्रेणाऽसम्भावनाविपरीतभावनानिवर्तकं शा-रीरात्मज्ञानमुत्पद्यतां, देहात्मभावदृढप्रतीतेस्तत्र प्रतिवन्धकत्वात् । ब्रह्मतु नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव-मिति नाहमितिप्रतीतेविंपयीभवितुमहितीति 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुतेस्तस्य श्रुत्येक-समधिगम्यत्वेन पडुपेताध्ययनमात्रादेव तदवगतौ किं विचारेणेत्याशङ्क्याऽऽह-'तद्तिरिक्तस्य ब्रह्म-णोऽभावादि'ति । न हि सर्वत्र वेदान्तेष्वात्मब्रह्मशब्दाभ्यां यदुच्यते तदतिरिक्तः कश्चिद्हंप्रत्यय-विषय आत्मेति वक्तुं शक्यम् । अद्वैतश्चतेस्तदतिरिक्तस्य सतोऽभावात् । तथा च य एव श्चतौ शुद्ध-बुद्धमुक्तस्वभावत्वेन प्रतिपाद्यते स एवाहमितिप्रतीतेरपि विषयो भवतीति देहात्मभावप्रतीतेस्तत्र प्रति-बन्धकत्वेन न साङ्गाऽधीतवेदमात्रादसम्भावनाविषरीतभावनानिवर्तकं ज्ञानमुत्पद्यते । असम्भावना तु 'अस्थूलं' 'न तस्य कार्धे करणं च विद्यते' 'समो मदाकेन समो नागेने'सादिश्रुति-भिः। एकस्मिन्नेवात्मन्यणुत्वव्यापकत्वदेहेन्द्रियादिराहित्यसर्वसमत्वादिप्रतिपादनेनाऽविद्यात्मकदोषसहि-तंस्याऽऽत्मन्यसम्भावना निष्प्रत्यृहैवोदेति। न ह्येतादश आत्मा कदाचिदपि दश्यत उपपद्यते चेति। ततो वेदस्य सर्वप्रमाणापेक्षयाभ्यर्हितैत्वेनैकवाक्यतासिद्ध्यर्थमध्यारोपापवादस्वीकारो विपरीतभौवनेति । किञ्च न हि साङ्गाऽधीतवेदमात्राद्वद्यविषयकाऽसम्भावनाविषरीतभावनानिवर्तकं ज्ञाँनं कदाचिद्पि भवितुम-र्हति । किन्तु सर्वप्रमाणमूर्द्धन्यो वेदः कथं विरुद्धधर्मवत्त्वं प्रतिपादयतीति तस्य यथाकथिविरप्रा<mark>माण्यार्थ</mark>ं श्रौतार्थस्य वाधादौपचारिकेऽप्यर्थे तात्पर्यं कल्पयिष्यति ।

तस्मा च्छान्तो दान्त' इत्यादिश्रुतौ विधि परिकल्प्य तच्छेपत्वेन वेदान्तानां स्तुतौ वा तात्पर्यं कल्पयिष्यति । न ह्येतावता तत्प्रतिपादितार्थस्य कदाचिद्पि श्रौतत्वं सम्भवति । कृते तु विचारे सर्वप्रमाणमूर्द्धन्ये वेद उपचरितार्थत्वं कथं भविष्यति कथं वा स्तावकत्विमिति सर्वज्ञे सर्वशक्तिमत्यलौकिकार्थस्य सर्वस्योपपत्तेनं मुख्यार्थस्यान्यथाकल्पनिमिति तस्मान्नार्थज्ञानमात्राय विचारः कियते किन्तु ब्रह्मज्ञानायेति तस्याऽऽरम्भणीयत्वं सिद्धमिति स्थिते पुनः पूर्वपक्षी समाधत्ते— 'मैविम'ति । यदुक्तं ब्रह्मज्ञानाय विचारः कर्तव्यो, न वेदार्थज्ञानमात्रायत्येवं न वक्तव्यं भवति ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तज्ञलानि'त्याद्यध्यारोपो विपरीतभावनाशक्देनोच्यते । तस्या विपरीतभावनायास्तत्त्वज्ञानदशायामग्रे वा-धनात् । देहात्मभावदृढप्रतीतेः । अहं त्राह्मणः काणः सुखी क्षुधित इत्यादिरूपाया देहादीनामा-त्मत्वेन दृढप्रतीतेः । श्रुतेः । 'नित्यशुद्धवुद्धमुक्तस्वभावमे'वंविधादिश्रुतेः । उपचरिताथत्वं मिथ्या-

१ नेलपेक्ष्यते । २ अभ्यर्हितत्व इति कपुस्तकम् । ३ हेतुत्ववोधक इतिशब्दः । ४ निवर्तकज्ञानमिति खपुस्तकम् ।

# अलौकिको हि वेदार्थों न युक्तया प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुक्तया तु प्रसादात्परमात्मनः ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

तत्रोपपत्तिमाह—'अलोकिके'ति । भगवानिधष्ठानादिपञ्चात्मको रूपप्रपञ्चं विचित्रं कृतवान् । जीवास्तु तदंशा आराग्रपिमाणा अल्पाः । अल्पानां विचित्रे भ्रमो भवत्येवेति रूपप्रपञ्चासक्तानां तेषामासिकिन्वारणार्थमात्मरूपमेव वेदं कृतवान् । 'वेदो नारायणः साक्षादि'त्यादिवाक्यात् । तद्यस्तु भगवानेवेति सर्वोऽपि वेद एकमेव वाक्यम् । एकार्थप्रतिपादकत्वात् । तदुक्तम्—'अर्थेक्यादेकं वाक्यं साकाङ्कं चेद्धिभागे स्यादि'ति । नतु वेदे सर्वत्राप्यन्यार्थप्रतिपादनस्य स्फुटतरं दृष्टत्वात्कथमेकार्थप्रतिपादकत्विमिति चेत् । न । 'एकमेवाऽह्रयं' 'सन्मूलाः सीम्येमाः प्रजाः' 'यत्र हि हैतिमिव भवती'त्यादिश्चतिभि'रेकत्वेन पृथवत्वेने'त्यादिस्मृतिभिश्च ब्रह्मातिरिक्तस्य पदार्थस्याऽऽभावाद्वह्मण एव तत्तद्रपेण 'वहु स्यामि'तीच्छया प्रादुर्भावात् । तथा च वेदवेदार्थयो-रुभयोरप्यलोकिकत्वेन न स्ववुद्ध्या वेदार्थ परिकल्प्य विचारेण लोकिकयुक्तिरूपेण तिन्नर्द्धारः कर्तुं

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

कारिकया साधयति—'अलौकिके'ति । लौकिकेऽर्थे युत्तयादिप्रसरः । अलौकिकेऽर्थे तपआदीनाम्।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

कथं सम्भवेदिति निर्वेठप्रत्यक्षप्रमाणं वाधित्वाऽसम्भावनां विपरीतभावनाञ्च सिन्नवृत्त्या कल्पयिष्यतीति । कृते तु विचारे वाऽध्यारोपापवादाभ्यां शुद्धात्मस्वरूपं ज्ञास्यतीति तद्धं विचारो नाऽजागठस्तनप्राय इत्येवं प्राप्ते समाद्धते पूर्वपिक्षमतेन—'मैबिमि'ति। 'अलौकिक' इति। 'बेदो नारायणः साक्षा-दि'ति वाक्याद्देदस्याऽठोकिकत्वम् । 'बेदैश्च सर्वेरहमेव बेच' इत्यादिवाक्याच वेदार्थस्थयोरप्य-लौकिकत्वम् । हिहेतो। तथा चाऽठोकिकवेदप्रतिपाद्यार्थस्य यतो न ठोकिकत्वमतो न ठोकिकविचारा-

र्णनं स्तुतिरिति लक्षणादात्मोपासनसिद्धय आत्मन्यविद्यमानानिष धर्मानारोप्य स्तुतिः कियते, न त्वात्मा वस्तुतस्ताद्दश इति रीत्या स्तुतित्वं वाक्यानां कल्पियष्यति । एवं श्रुतिवोधितानां धर्माणामात्मन्यसम्भावना दुर्निवारेति विचारशास्त्रमसम्भावनाविपरीतभावनानिवृत्तये कर्तव्यमिति हार्दम् । एवं जिज्ञासाशास्त्रकरणस्याऽऽवश्यकत्वं १५ ण्वन्नसहमानो बूते—'मैविम'त्यादिना । तपस एवोपदेश इति । 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वे'त्यादिना ब्रह्मवोधार्थं तपस एवोपदेश इत्यर्थः । ननु तप आलोचन इति भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

र्थप्रतिपादकत्वम् । स्तुतित्वं सकलपदार्थानां ब्रह्मत्वेन प्रतीकोपासनाया वेदोक्तत्वेन तस्यास्तत्त्वज्ञान्मललकत्वेन चोपासनार्थं 'वाचं घेनुमुपासीत' 'धन्वन्निव प्रपासी'त्यादिश्चतीनामिव 'तत्त्वमस्या'दिन्वाक्यानामिप स्तुतित्वं वा मुक्तयधिकारी कल्पयिष्यतीत्यर्थः । इति हेतोः । प्रमाणमूर्धन्यवेदार्थस्य व्याससूत्रानुसारेण विचारे कृतेऽध्यारोपापवादाभ्यां सर्वस्य मिथ्यात्वेऽवगते 'तत्त्वमस्या'दिवाक्यस्त- च्वज्ञानं भविष्यतीति विचार आवश्यक इति भावः ।

एकदेशिमतं दूपयन्ति 'मैचिमि'लादिना । अलोकिकः, अलोकिकसाधनगम्यः । युक्ला

१ वेदार्थस्याऽपीति पदं कदाचितस्यात् ।

न हि स्वबुद्धा वेदार्थं परिकल्प्य तदंर्थं विचारः कर्तुं शक्यः । ब्रह्म पुनर्यादशं वेदान्तेष्ववगतं तादृशमेव मन्तव्यम् । अणुमात्रान्यथाकल्पनेऽपि दोपः स्यात् ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

शक्यवचनः । लौकिकं हि लौकिकयुक्त्याऽवगन्तुं शक्यं, बह्म तु वैदिकमित्यलौकिकेनैव तपसे-त्यादिनोक्तेन साधनत्रयेण । तत्र तपः पूर्वाङ्गम् । वेदयुक्तिः सहकारिणी । भगवत्प्रसादो मुख्यं कारणम् । एतित्रतयसम्पत्तावेव वेदार्थवोधो भवति । अन्यथा 'कं ब्रह्म खं ब्रह्मे'त्यादौ कथमुपदे-शमात्रेणैव वोधः । कथं वेदानीन्तनानामवोध इति ।

निन्दिन्तनानामिष बोधो भवतीति चेत् । न । यदि तेषां वोधः स्यात्तदा सर्वज्ञत्वमलौकिकं तेजश्च तत्कार्यं स्यादेव । कारणे सित कार्योत्पादस्याऽऽवश्यकत्वात् । तथा च ब्रह्म यादृशं वेदान्तेषु गोस्वामिश्रीमिक्किरिधरविरचितं विवरणम् ।

कारिकार्थमाहुः—न हि स्ववुद्ध्या वेदार्थे परिकल्प्ये'ति । 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीता' इति । अस्थूलमनिण्वत्युपनिपद्धाक्यं निर्विशेषब्रह्मप्रतिपादकम् । 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्त' इत्युपनिपद्धाक्यं सविशेषब्रह्मप्रतिपादकम् । एवं चोभयोरेकवाक्यतासिद्ध्यर्थं किञ्चित्कल्पनी-यमिति स्ववुद्धिः । तया परिकल्प्यो यो वेदार्थः । अध्यारोपापवादौ स्वीकृत्य विरोधपरिहारक्षपोऽर्थः । तं परिकल्प्य तदर्थं विचारो न कर्तव्यः । अध्यारोपापवादयोः खण्डितत्वात् । इदं च श्रीमत्प्रभुचरणै-

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

परपर्याययुक्तिविषयत्वम् । नन्ववं ज्ञातुमशक्यत्वे 'श्रोतव्यः श्रुतिवाक्येभ्यो मन्तव्यश्चोपपित्तिभिरि'ति श्रवणादिविधीनामानर्थक्यं स्यादिस्यत आहुः—'तपसे'त्यादि । एतन्नितयसम्पत्तावेव वेदार्थबोधो भवति । नाऽन्यथेत्यर्थः । नन्वेवमिप श्रवणादिविध्याऽऽनर्थक्यम् ।तपआदिभिरेव तत्प्रतिपत्तेः सम्भवादिति चेत् । न । तपआदीनां श्रवणादिकर्तुर्योग्यताऽऽपादकत्वात् । कारिकोक्तमर्थं संगृह्धते—'न ही'त्यादि । 'वेदार्थमि'ति । अहंप्रत्ययविषय आत्मेव ब्रह्म, न ततोऽतिरिक्तमिति रूपम् । 'तद्र्थे'इति ।
कल्पितवेदार्थस्य विचारे । 'वेदविदेव चाहिमे'त्यादिवाक्यैभगवदेकवेद्यत्वाद्देदस्य विचारवैयर्थ्यात् ।
लोकपुक्तिगोचरत्वे ब्रह्मणो लौकिकत्वापत्तेश्च । तद्र्थमितिपाठे कल्पितवेदार्थदाद्ध्याय । तज्ज्ञानार्थमित्यर्थः । ननु ब्रह्माऽतिरिक्तो नात्मा, नात्मातिरिक्तं हि ब्रह्मेत्याक्षावारकं तु ज्ञानं श्रेयः साधनीभृतं, नाऽनपेक्ष्यैव विचारं भवतीति न वैयर्थ्यम्। नाऽपि ताद्यविचारविपयत्वे ब्रह्मणो लौकिकत्वमिति चेन्नेत्याहुः—
'ब्रह्म पुनिरि'ति । याद्यां जडजीवात्मकं सर्वप्रपञ्चरूपम् । ततोऽप्यधिकञ्च । वेदान्तेषु
'सन्मूलाः' 'सर्वे खल्वदं तज्जलान्' 'एतावानस्य महिमा' 'अतो ज्यायांश्च पूरुष'
इत्यादिश्चितिवाक्येषु । ननु 'तरित शोकमात्मिवत्' । 'आत्मलाभान्न परं विचत्' इत्यादिभगवदीयशीमहिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

होिकिकयुक्तया । प्रतिपद्यते ज्ञातुं शक्यते । वेदार्थज्ञानाहोिकिकसाधनान्याहुः—'तपसे'त्यादिना । तपसा 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वे'त्युक्ततपसेत्यर्थः । युक्त्या 'न्यप्रोधफलमाहरे'त्याद्यक्तवैदिकयुक्तयेत्यर्थः । प्रसादात् 'भक्तया तुतोप भगवान् गजयूथपाये'त्याद्यक्तप्रसादादित्यर्थः । स्रोक्तकारिकार्थं स्फुटीकुर्वन्ति—'नही'त्यादिना । स्रवुद्ध्या वेदाप्रतिपाद्यया। वेदार्थं परिकल्प्य सर्ववेदानामे-

१ 'तदार्थ' इति वेदान्तचन्द्रिकासंमतः पाठः ।

# योऽन्यथासन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणा ॥

'नैषा तर्केण मतिरापनये'तिश्चतेश्च । न च विरुद्धवाक्यानां श्रवणात्तन्निर्द्धारार्थं विचारः । उभयोरपि प्रामाणिकत्वेनै-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

प्रतिपाद्यते तादृशमेव मन्तव्यं, युत्तयगोचरत्वादित्याशयेनाऽऽह—'ब्रह्म पुनरि'ति। ननु लौकिकयुक्तेरिनष्टप्रसञ्जनक्षपत्वेन तद्विरुद्धार्थकल्पनेऽनिष्टप्रसिक्तिरेव स्यादतो लौकिकयुक्तियुक्तमेव मन्तव्यं तदिति
चेत्तत्राऽऽह—'अणुमात्रे'ति। न हि लौकिकयुक्तया तत्राऽनिष्टप्रसङ्गः कर्तुं शक्यः। तस्य श्रुत्येकसमधिगम्यत्वात्। ततोऽणुमात्रेणाप्यन्यथाकल्पने दोपः स्यात्। तत्र प्रमाणमाह—'योऽन्यथे'त्यादिना 'श्रुत्श्चे'त्यन्तेन। ननु वेदे सर्वत्र 'तद्जिति तन्नेजिति' 'तद्दे तदन्तिके' 'स वा एष महानज्ञ आत्मा' 'एषोऽणुरात्मा चेतसा चेदित्तव्य' इत्यादिश्चतिषु परस्परं विरोधश्रवणात्तपरिहारार्थं विचारः कर्तव्य इत्याशङ्कायामाह—'न चे'ति। तत्र हेतुमाह—'उभयोरपी'ति। न हि विचारणेकतरपक्षस्य निर्धारः कर्तुं शक्यः। उभयोरिप श्चितिसिद्धत्वेतं विवरणम्।

विंद्बन्मण्डने विस्तरेणोक्तमित्यत्रोपरम्यते । विरुद्धयोर्वाक्ययोरेक एवार्थो मन्तव्य इत्याहुः—'ब्रह्मे'ति । 'अणुमान्ने'ति । खल्पमात्रेत्यर्थः । दोपः स्यात् । श्रोतुर्वक्तरपीति शेपः । श्रोतुर्दोपमाहुः—'योऽन्य-थे'ति । वक्तदीपमाहुः—'नैषे'ति । मतिरपनेयत्यपपाठः । मतिरापनेयत्येव पाठः । अर्थस्त्वेक एव । वेदत्वात्पाठ एव मुख्यः । विचारेण निर्द्धारो न भविष्यतीत्याहुः—'उभयोरपी'ति । नृतु केश्चिहरचिता वेदान्तवनिह्ना ।

श्रुतिवाक्यादात्मज्ञानमात्रप्रयोजनं शास्त्रमिति, येनैव विचारेणाऽत्मज्ञानं सिद्ध्येत्स एव सिद्धान्त इ-त्यत आहुः—'अणुमान्ने'ति । तत्र प्रमाणं 'योऽन्यथे'ति वाक्यद्वयम् । ननु परस्परविरुद्धार्थवा-क्यानां श्रवणात्संदेहान्निराकरणपूर्वकमर्थं निश्चेतुं विचार इत्यत आहुः—'न चे'ति । तत्र हेतुमाहुः— 'जभयोरि'ति । विचारेणाऽर्थनिश्चये ह्येकस्य वाधः कार्यस्तत्र चोभयोरिप वाक्ययोः समवलत्वेनैक-

धातो रूपमिद्मिति तपसा ब्रह्मविजिज्ञासखेत्यत्राऽऽलोचनेन विचारेण ब्रह्मविजिज्ञासखेत्येवं तपःशब्देन भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कवाक्यतासिद्ध्यर्थं वेदतात्पर्यविषयीभूतावध्यारोपापवादो वेदार्थं इति परिकल्प्येत्यर्थः । तद्धं तयो-रध्यारोपापवादयोर्निर्वाहार्थम् । विचारः स्वकल्पितिर्वाहार्थं स्त्रात्मको विचार इत्यर्थः । ननु ब्रह्मणि पूर्वोक्तरीत्याऽसम्भावनाविपरीतभावनानां सम्भवाद्मह्मस्वरूपनिर्णयार्थमेवाध्यारोपापवादपूर्वको विचारः कर्तव्य इत्यत आहुः । 'ब्रह्म पुनिर'त्यादि । याददां 'अणोरणीयानि'त्याद्यक्तनानाप्रकारकैकधर्मि-विशेष्यकज्ञानविपयीभूतं, ताददामेवत्येवकारणान्यादशाङ्गीकारच्यवच्छेदः । अन्यथाकल्पने वेदो-कादन्यथाकल्पने । दोपवोधिकां श्रुतिमाहुः 'योऽन्यथे'त्यादिना । एषा श्रुतिवाक्येभ्यः सम्पन्ना । तिन्धारार्थं विरुद्धवाक्यानामर्थनिर्वाहार्थम् । उभयोरिप 'आसीनो दूरं व्रजति शयानो

कतरनिर्धारस्याऽशक्यत्वात् । अचिन्त्यानन्तशक्तिमति सर्वभवनसमर्थे ब्रह्मणि विरोधा-भावाच्च । अत एवोपनिषत्सु तत्तदुपाख्याने वोधाऽभावे औपाधिकवोधे च तपस एवो-पदेशः । नच तपःशब्देन विचारः । तस्य पूर्वानाधिक्यात्तप एव ।

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

हेत्वन्तरमप्याह—'अचिन्त्ये'ति । न हि तदेजतीत्यादिभिर्विरुद्धार्थप्रतिपादनं कियत इति वक्तं शक्यम् । विरोधो हि सहाऽनवस्थानलक्षणः । ब्रह्म तु वैदिकमिति वेदेनोभयोरिप तत्र प्रतिपादितत्वेन सहाऽनवस्थानलक्षणविरोधाऽभावात् । तत्र हेतुगर्भं विशेषणद्वयमाह—'अचिन्त्यानन्तदाक्तिमिति सर्वभवनसमर्थ' इति । 'न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृ-द्यते ।पराऽस्य द्यक्तिर्विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिक्तया चे'त्यादिभिरचिन्त्या मनसाप्याकलियतुमशक्या अनन्ताः परिच्छेदरिहता नित्याश्च शक्तयो यत्र । सर्वभवनसमर्थं च तत् । 'सर्व खिल्वदं ब्रह्म' 'ऐतदात्मयिमदं सर्व' 'सच त्यचाभवत्' 'निरुक्तं चानिरुक्तं च निल्यनं चाऽनिलयनं च विज्ञातं चाविज्ञातं च' 'सत्यं चानृतं च सन्त्यमभवद्यद्दं किञ्च तत्सत्यमित्याचक्षत' 'एकोऽहं बहु स्यामि'त्यादिभिक्तस्थैव सर्व-रूपलोक्तेः । न ह्येकस्याऽनेकरूपत्वेन भवनं ताद्यसामर्थं विना सम्भवति ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

विरोधपरिहारस्याऽशक्यत्वेऽपि 'यावदाशङ्कं तर्कानुसरणादि'ति न्यायाद्विरोधपरिहारार्थं विचारः कर्तव्य इत्यत आहुः-'अचिन्त्ये'ति । ननु मास्तु परब्रह्मणि विरोधः, परन्तु मन्दशुद्धीनामेक-धर्मिविशेष्यकं विरुद्धोभयप्रकारकं ब्रह्मज्ञानं, निश्चयात्मकं विचारं विना कथं भविष्यतीति चेत् । न ।

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

तरार्थनिश्रयः । कर्तुमशक्य एवेत्यर्थः । ननु नैकस्यापि वाधोऽभिप्रेतः किन्तु सहानवस्थानलक्षणो वि-रोधः समाधेयो व्यवस्थयेत्यत आहुर्द्देत्वन्तरं—'अचिन्त्ये'ति । 'अत एवे'ति । विचारस्याऽकिञ्चि-श्रीलाल्सप्टकृता गृहार्थदीपिका ।

विचारः कुतो न ग्राह्य इत्याशक्काऽऽहुः-'न चे'त्यारभ्य 'तप एवे'त्यन्तेन । तस्य पूर्वानाधिक्या-दिति । यदि तपःशब्देन विचारो ग्राह्यस्तदा विचारेण प्रमेयप्रतिपत्तेः सर्वज्ञानविषयत्वेनाऽपूर्वस्याऽभा-वेन पूर्वानाधिक्यादुपदेशवैयर्थ्यमित्यर्थः । तथा च सिद्धमाहुः-'तप एवे'ति । विचारस्य पूर्वाऽनाधि-क्यादपूर्वत्वाऽभावात्तप एव । 'वैराग्यं साङ्ख्ययोगौ च तपो भक्तिश्च केशव'इत्यादिवैष्णवत-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

याति सर्वशं इत्यादिश्चितिपादितयोविंरुद्धत्वेन प्रतीतिगोचरयोर्द्धयोरन्यर्थयोरित्यर्थः । एकतर उभयोर्मध्ये एकमात्रह्भप इत्यर्थः । ननु विरुद्धयोरेकधर्मिवृत्तित्वाङ्गीकारे गोत्वाश्वत्वयोरिप तथात्वापात इत्यत आहुः । 'अचिन्त्ये'त्यादि । तथा च यतोऽचिन्त्यानन्तशिक्तमानतः सर्वभवनसमर्थः । यतः सर्वभवनसमर्थाऽतो विरोधाभाव इत्यर्थः । गवाश्वादिस्तु नैवंविध इति तत्र विरोध एवेतिभावः । अत एव वेदार्थत्रह्मणो ठौकिकसुत्तया निर्णयाऽसम्भवादेव । तत्त्वदुपाख्यान इत्यादि । भृगुवरुणसंवादे भृगोर्वोधाभावे वरुणेन 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वे'त्युक्तम् । एवं छान्दोग्ये इन्द्रप्रजापतिसंवादे इन्द्र-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तस्मान्न कुत्रापि तदेजतीत्यादौ विरोधसम्भावनाप्यस्तीति न तत्परिहारार्थं विचारः कर्तव्यः किन्तु पूर्वोक्तमेव साधनत्रयमित्यभिप्रायेणाऽऽह—'अत एवं'ति । यतोऽठौिककमेव ब्रह्म, तच्च वेदार्थं इति न साङ्गाऽध्ययनेन विचारादिना चाऽठौिककेन साधनेनाऽवगन्तुमशक्यम्। अत एवोपनिपत्सु तत्त-दुपाख्याने तदज्ञानाऽन्यथाज्ञानसम्भावनायां तपंःप्रभृतीनां चोपदेशः श्रूयते। भाष्ये एवकारो वोधाभाव औपाधिकवोधे चेत्यनेन योजनीयः। तपःशब्दोऽपि तदितिरिक्तसाधनानामुपठक्षको ज्ञेयः। तद्यथा, तै-तिरीयोपनिषदि हि 'भृगुर्वें वारुणिरि'त्यारभ्य 'सेषा भागवी वारुणी विद्या परमे व्योमन् प्रतिष्टिते'त्यन्तेन सन्दर्भेण ब्रह्मज्ञानाभावे पुनः पुनर्वरुणान्तिके गमनं, तत्र च प्रतिगमनं, 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्त्रे'त्यन्तेन सन्दर्भेण ब्रह्मज्ञानाभावे पुनः पुनर्वरुणान्तिके गमनं, तत्र च प्रतिगमनं, 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्त्रे'त्यन्तेन सन्दर्भेण ब्रह्मज्ञानाभावे वेदानुक्रुठमीमांसातपसोरवोपदेशः। तथा तत्रैव 'अणोरणी-यान्महत्तो महीयानात्मा गुहायां निहितोऽस्य जन्तोः। तमऋतुं पश्यित वीतशोको धातुः प्रसादान्महिमानमीशिमि'त्यादौ धातुः प्रसादात्पश्यतीत्युक्तेभगवत्प्रसादस्यापि स्फुटतर-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

तपसैव सर्वकार्यसिद्धेः । ननु सर्वान्तर्गतं ब्रह्मज्ञानिस्यत्र किं प्रमाणिमस्यत आहुः—'अत एवे'ति । उपनिपत्सु तैत्तिरीयछान्दोग्यादिषु । तैत्तिरीय भृगोर्वोधाभावे, तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वेति वरुणेन कृतः । छान्दोग्ये इन्द्रप्रजापितसंवाद इन्द्रस्थौपाधिके देह एवाऽऽत्मेति विपरीतवोधे जाते तपस एवोपदेशः कृतः । अत्र पूर्वपक्षी तप आलोचनेत्यनेन तपःपदस्य विचारार्थकत्वं स्वीकृत्याऽऽप्रहेण शङ्कते—'न चे'ति । तप आलोचन इत्यत्र सर्वधातुभ्योऽसुन् इत्यनेन, तप इत्यस्मादसुन् । उका-

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

त्करत्वादेव । तैत्तिरीये भृगूपारूयाने भृगोर्वोधाऽभावे, छान्दोग्ये हीन्द्रप्रजापितसंवाद इन्द्रस्यौपा-धिकवोधे च, वरुणेन प्रजापितना च साधनान्तरस्य तपस एवोपदेशः कृतः । 'तपसा ब्रह्म विजि-ज्ञासस्वे'ति 'वस द्वाञ्चिराद्वर्षाणि ब्रह्मचर्यमि'ति च । नतु तप आठोचन इत्यस्माद्धातोर्निष्पन्नेन

## श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका।

त्रोक्तायाः पञ्चपर्वात्मिकाया विद्यायाः पर्वरूपं तप एव तपःशब्देनोच्यत इति भावः । नतु 'भृगुर्वे वा-रुणि'रिति तैतिरीयोपनिपत्स भृगूपाख्याने 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वे'त्युक्तम् । तत्त्पाख्यानानां स्वार्थे प्रामाण्याऽनङ्गीकारात्तत्रोक्तं तपोऽप्रयोजकमेवेत्याशङ्क्य स्वार्थे प्रामाण्यमङ्गीकुर्वस्तदनङ्गीकारं दूषयित—

## भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

स्योपाधिकवोधे प्रजापतिना 'वस द्वात्रिंशतं वर्षाणि ब्रह्मचर्य'मिति तपस एवोपदेशः कृतो न तु छौ-किकयुक्तेरित्यर्थः ।

नतु 'तप आलोचने' इति धर्माभिनिष्पन्नस्तपःशब्दोऽपि विचारार्थक एवेत्यत आहुः । 'न च तप' इत्यादि । तस्य यौगिकतपःशब्दार्थविचारस्य । पूर्वानाधिक्यात् लौकिकयुक्तिरूपपूर्वोक्तापे-क्षयातिरिक्तस्यासम्भवादित्यर्थः । तप एव रूढ्या वृत्त्या तपःशब्देन वोधितोर्थो विचारातिरिक्ततयो-

१. तपःप्रभृतीनामेवेति खपुस्तकम् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मेव कारणत्वोक्तेः । तथा वृहदारण्यके प्रश्लोपनिषद्यपि 'स्रुकेशा च भारद्वाजः शैव्यश्च सं त्यकामः सौर्पायणी च गार्ग्यः कौशिल्यश्चाश्वलायनो भार्गवो वैद्भी कवन्धी कात्यायनस्ते हैते ब्रह्मपरा ब्रह्मिष्टाः परं ब्रह्मान्वेषमाणा एष ह स वैतत्सर्वे व-क्यतीति ते ह समित्पाणयो भगवन्तं पिष्पलाद्मुपसन्नास्तान् ह स ऋषिरुवाच भूय एव तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्ध्या संवत्सरं संवत्स्यथ यथाकामं प्रश्नान्यच्छथ यदि विज्ञास्याम' इत्नारम्य 'स तत्र तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्ध्या सम्पन्नो महिमानमनुभव-ती'त्यन्तेन सन्दर्भेण कात्यायनादीनां ब्रह्मज्ञानार्थं पाणो सिमदुपहारं गृहीत्वा पिष्पलादसमीपे गमनम्। ततः स ऋषिः पूर्वं तपःप्रभृतीनि साधनान्येवोपदिष्टवांस्ततः प्रश्लोत्तराणीति तत्रापि पूर्वं तपः प्रभृती-नामेवोपदेशः श्रूयते । उपसंहियते च तैरेवित । एवमन्यत्रापि तदुपदेशस्ततदुपाल्यानेषु द्रष्टव्यः ।

नतु तप आलोचन इत्युक्तेस्तपःशब्देन विचार एवोच्यत इत्याशङ्क्य नेत्याह—'न चे'ति । तत्र हेतुमाह—'तस्ये'ति । यदि तपःशब्देनालोचनरूपो विचार एवोच्येत तदा 'तपसा ब्रह्म विजिन् ज्ञासख तपो ब्रह्मेति स तपोतप्यत स तपस्तह्वे'त्यादिना पुनःपुनस्तदुक्तिव्यर्थो स्यात्। तस्य पूर्वस्मादिवशिष्टत्वात् । तस्मादुपनिषत्सु तपःशब्देनैकाग्रतया श्थितिरेवोच्यत इति सर्व सुश्यम् । वेदे सर्वत्रोपाख्यानेषु तत्तत्संवादानां दृष्टत्वाचावतो भागस्य ब्रह्ममात्रप्रतिपादकत्वाऽभावात्प्रामाण्यं माऽस्त्वि-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

रनकारयोर्छोपः । रुत्विवसगौ । तप इति सिद्धम् । तस्य तपःशब्दस्य । 'पूर्वानाधिक्यादि'ति । अयं भावः – त्रह्मणि परस्परिवरुद्धानामर्थानामुपनिषद्धाक्यात्प्रतिभानं भवतीति कृत्वा विचारेणाऽध्यारो-पापवादेन परमते, स्वमते तु ब्रह्मणः सामर्थ्यप्रदर्शनेन वा विरोधपरिहारं कृत्वा वाक्यार्थः सम्पादनीयः । स च पूर्वमेव साङ्गवेदाध्ययनानन्तरं भविष्यति । गुरुसमीपगमनानन्तरं गुरुणा विचारार्थकतपउपदेशे कृते पूर्वोक्तमेवोक्तं गुरुणा, नाधिकं किञ्चिदुक्तमित्युपेक्षणीयत्वं स्यादित्ययमर्थो पूर्वानाधिक्यादित्यनेन वोध्यत इति । 'तप एवे'ति । छान्दोग्य इन्द्रस्य द्वाद्शादातं वर्षाणि ब्रह्मचर्यमित्यर्थकतपः-शब्दस्य उपदेशात्तप एवोच्यते । एवकारेण विचारव्यवच्छेदः ।

#### किश्चिद्विरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

त्रिचारापरपर्यायभृताऽऽलोचनार्थकतपःशन्देन विचार एवोपदिष्टः साधनतयेत्यत आहुः—'न चे'ति । उपदिष्टतपःशन्देन । तत्र हेतुः 'तस्ये'ति । उपदिष्टिवचारस्य पूर्वतनीनाद्विचाराद्विशेषाऽभावात् । तस्य शिष्यस्य वा पूर्वाऽधिकाराद्विशेषाभावात् । तपःशन्देन भगवत्परतया चित्तैकाय्येण श्वितिरूपं तप एवेत्सर्थः ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

क्तरूप एव ग्राह्य इत्यर्थः । तप एचेत्येवकारेण निर्धारणार्थकत्वं तपःशब्दे वोधितम् । तेन छान्दोग्ये 'वस द्वात्रिंशतं वर्षाणि ब्रह्मचर्य'मित्यस्य विचारार्थकता न सम्भवतीत्यपि बोध्यम् । एवं चैकत्र ब्रह्मचोधे तपोहेतुत्वसिद्धो तपःशब्दप्रयोगस्थलेपि तदेव ग्राह्यं न तु विचार इत्यर्थः ।

नचोपाख्यानानां मिथ्यात्वम् । तथा सित सर्वत्रैव मिथ्यात्वं भवेत् । विशेषाभा-वात् । न ह्यप्रामाणिकोक्ते विधौ वा उपाख्याने वा ब्रह्मस्वरूपे वा कस्यचिदिष विश्वासो, यथा लोके । तस्माद्वेदेऽक्षरमात्रस्याप्यसत्यार्थज्ञानस्याऽभावात् वैदिकानां न सन्देहोऽिष, किं पुनर्विरुद्धार्थकल्पना ।

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्यत आह—'न चे'ति। उपाल्यानानि हि वेदमध्यपातीनि न तदितिरिक्तानि। तथा च तेषां मिथ्यात्वे सर्वत्रैव मिथ्यात्वं को वा निवारयेत्। न ह्यनाप्तोक्ते विधो वोपाल्याने वा ब्रह्मस्वरूपे वा कस्यचित्कदा-चिदिप विश्वासः सम्भवति। यथा छोके अमप्रमादादिदोषसहितानां पुरुपाणां वाक्ये कस्यचिदिप विश्वासो न भवति। तक्न्यायेनाऽत्रापि तथा। उक्तदोषाणामत्रापि सम्भवनाऽनाप्तत्वात्।

उक्तमर्थमुपसंहरति—'तस्मादि'ति । यस्माद्वेदस्य सर्वस्यापि भगवद्रूपत्वेन 'स यथा सैन्धव गोस्मामिश्रीमद्वितिधरवित्वतं विवरणम् ।

नन्पाल्यानार्थवाद रूपत्वेन स्तावकत्वात्कचिदविद्यमानार्थवोधकत्वेनाऽप्रामाण्यम्। इति कुतः?। विद्यमानगुणानुवादोऽविद्यमानगुणानुरूपो वोभयोरिप स्तुतित्वादित्यत आहुः—'न चे'ति। न हीत्यर्थः। कृत इत्यत आहु—'तथा सती'ति। वेदैकदेशस्याऽप्रामाणिकत्वे सर्वत्र विश्वासो गच्छतीत्याहुः—'न ही'ति। विश्वास इत्यनेनान्वितोऽप्रामाणिकोक्त इति। उपाल्यानरूपे किञ्चिदंशेऽप्रामाणिको यो वेद-स्तदुक्त इत्यर्थः। इदं च विशेषणविध्यादित्रयेऽन्वितम्। 'यथा लोक' इति। प्रामाणिकपुरुषस्य किञ्चिदंशे प्रामाण्यापगमे सर्वत्रैव गच्छतीत्यर्थः। विद्यासु वेदाङ्गविद्यासु। अन्यथा मीमांसायाश्चतुर्द-

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नन्पाल्यानानि 'वायुर्वे क्षेपिष्टा देवते'त्याद्यर्थवादवदन्वयं विधावलभमानानि प्रामाण्यं न प्राप्तुवन्तीति निरर्थकत्वाऽपरपर्यायं मिथ्यात्वं स्वात्मनि साधयन्तीति तत्प्रतीताऽर्थज्ञानसाधनकममनुरुध्य तपःप्रभृतीनां न ज्ञानहेतुत्वमुररीकार्यमिति दूपयन्ति—'न चोपाख्यानानामि'ति। तत्र हेतुमाहुः—'तथा सती'ति। मिथ्यात्वे सति। 'सर्वत्रे'ति। श्वेतकेतूपाख्याने, त्रिवृत्करणादौ च वाधितार्थत्वं स्यात्। भृगूपाख्यानाद्विशेपविरहात्। तथा सति सर्वोऽपि वेदमार्ग उच्छिद्येतत्याशयेनाऽऽहुः—'न ही'ति। अत्राऽपि तथा स्यादिति शेषः। उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति। यतो वेदविदो वेदे विश्वस्य वेदोक्तसाध-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

नतु तपसो बह्मज्ञानसाधनत्वमुच्यते परमुपाल्यानेप्च्यते, न तु तपसो बह्मज्ञानसाधनतावोधकः कश्चिद्विधिरित्ति। उपाल्यानानां तु विद्यास्तावकत्वेनार्थवादत्या स्वार्थे प्रामाण्याभावान्मिथ्यार्थप्रतिपाद-कत्वमेवेति तपसो बह्मज्ञानासम्भवाद्वेदार्थब्रह्मज्ञानाय व्यासिवचार आवश्यक इत्यत आहुः। 'न चोपाख्यानाना'मित्यादि। तथा सति, उपाल्यानानामवास्तवार्थप्रतिपादकत्वरूपिभ्यात्वाङ्गी-कारे सति। सर्वज्ञेच वेदवाक्यमात्र इत्यर्थः। विद्योधाभावात् ब्रह्मम्त्रकत्वातिरिक्तस्य वेदे प्रामाण्यप्रयोजकस्याभावात्। तस्य चोपाल्यानेष्वप्यविशिष्टत्वादिति भावः। विध्यो 'श्रोतव्यो मन्तव्य' इत्यादिरूपे। उपाख्याने श्रेतकेत्पाल्यानस्थितिवृत्करणनिरूपणादो। ब्रह्मस्वस्पे 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' 'निष्कठं शान्तमनवय'मित्यादिवाक्यप्रतिपादितब्रह्मस्वरूपे। लोके एकदाऽप्रामाणिकशब्दप्रयोन

विद्यासु च तदश्चतेः । यदि वेदार्थज्ञाने विचारस्योपयोगः स्यादङ्गत्वेन व्याकरणस्येव विद्यासु श्रवणं स्थात् । स्वातच्ये च पुराणादेरिव मीमांसाया अपि प्रकारभेदेन प्रतिपाद-

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

घन' इति न्यायेनैकरूपत्वं तस्मात्तत्राक्षरमात्रसाप्यसत्यार्थप्रतिपादकत्वाभावाद्वेदिकानां तदुक्तेऽर्थे विश्वास एवेतदुक्तं सर्वथासत्यमित्येवंरूपो भवति, न सन्देहोऽपि । विरुद्धार्थकत्पना तु दूरे सुतराम् । तस्मान्न वेदार्थरूपत्रसज्ञानाय विचारः कर्तव्य इति सिद्धम् । अत्र विनिगमकान्तरमप्याह—'विद्यासु चे'ति । तदेव विश्वदयति—'घदि वेदार्थज्ञान' इति । विद्या हि द्विविधा । अङ्गभावं प्राप्ता, स्वतन्त्रा चेति । तत्र वेदार्थज्ञाने उपयुज्येत तदा तस्य व्याकरणवद्देदाङ्गत्वेन विद्यासु श्रवणं स्यात् ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

शसु विद्यासु पाठात्तदश्चतेरित्यसङ्गतम् । तद्श्चतेः विचाराऽश्चतेः । तदेवाऽऽह-'यदी'ति । नतु माऽस्त्वङ्गत्वेनोपयोगः, पार्थक्येन तु चतुर्दशविद्यासु अवणादुपयोगोऽस्त्वित्यत आहुः—'स्वातद्ये' इति । 'प्रकारभेदेने'ति । उपनिपत्प्रतिपाद्यपुरुपवोधकप्रकारभिन्नप्रकारेणेत्यर्थः । नतु प्रका-

#### कैश्चिद्विरचिता चेदान्तचन्द्रिका।

नानि विधाय पशुपुत्रखर्गापवर्गरूपफलांनि लभन्ते, तस्मात् । प्रकारान्तरेणाऽपि विचाराऽनर्थक्यं दर्शयन्ति - विचासु चे ति । चरणव्यृहादौ 'शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमि'ति, विद्यासु श्रवणाभावात् । एतदेव विशदयन्ति - 'यदी'ति । नन्वङ्गभावाऽभावेऽपि 'पुराणन्या- यमीमांसे'ति खतन्रविद्यासु पाठात्स्वातन्त्रयेणेवाऽऽरम्भणीयो विचार इत्याहुः — 'स्वातन्त्रये चे'ति । मीमांसायाः पुराणादिवत्स्वातन्त्रयेण ब्रह्मज्ञानसाधनत्वे पुराणादिवदेव वेदान्तप्रकाराऽतिरिक्तप्रकारेण ब्रह्म-

## श्रीलाॡभद्दकृता गूढार्थदीपिका।

'न चोपाख्यानानां मिथ्यात्विमि'तीत्यादिना । 'विद्यासु च तद्श्वतेरि'ति । तस्य विचा-रस्य विद्यास्त्रश्चेतरश्रवणात् । शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिपमित्यत्र षडङ्गोक्तिरिव न जिज्ञासोक्तिरिति भावः । तदेव विभजति—'यदि वेदार्थे'त्यादिना । ननु जिज्ञासाशास्त्रस्य पुराणादि-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

क्तृत्वेन निर्णीतपुरुषप्रयुक्तशब्दे । वैदिकानां वैदिकशब्दमात्रे प्रामाण्यवादिनाम् । सन्देहोऽपि वेदे अप्रामाण्यसन्देहोऽपीत्पर्थः । विरुद्धार्थकरुपना उपाख्यानानां मिध्यार्थत्वकल्पना ।

विचारसाठकर्तव्यतायां हेत्वन्तरमाहुः—'विचास्वि'त्यादि । विचासु चतुर्दशविद्यान्तःपाति-मुख्यवेदाङ्गेषु पट्स्वित्यर्थः । श्रवणं स्यात् 'शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषिमि'ति षड-ङ्गान्युक्त्वा 'तस्मात्साङ्गमधीत्येव ब्रह्मलोके महीयते' इतिबद्ध्याससूत्ररूपविचारस्यापि ब्रह्मज्ञानसाधकत्वे-नाऽङ्गरूपविद्यासु श्रवणं स्यादित्यर्थः ।

स्वातन्त्रये च उपनिषदतिरिक्तपुराणादिप्रकारेण व्यासिवचारस्य ब्रह्मज्ञानोपयोगित्वे चेत्यर्थः । प्रकारभेदेन अनौपनिषज्ज्ञानसाधनत्वेन । प्रतिपादकत्वं व्यासस्त्राणां ब्रह्मप्रतिपादकत्वम् । तुज्ञान

१. वेदार्थज्ञानाङ्गत्वेनेति खपुस्तकम्।

कत्वं स्यात् । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति तुं तेषां निषेधः । अन्यथाज्ञानं नोपनि-पदुक्तं फलं समर्पयति । तस्मान्नारम्भणीय एव ब्रह्मविचारः । अनेन धर्मविचारोऽप्याक्षिप्त एव । न ह्येतन्निराकर्तुः सोऽयमतिभार इति पूर्वः पक्षः ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्वातन्त्रये च पुराणादिवत्प्रकारभेदेनापि ब्रह्मप्रतिपादकत्वं स्थात्। एवमस्त्वित चेन्नेत्याह—'तं त्वौपिन-पदिमि'ति। 'तं त्वौपिनपदं पुरुषं पृच्छामी'त्यत्र ह्युपिनपन्मात्रवेद्यस्येव पुरुषस्य पृष्टत्वात्त-दितिरिक्तानां प्रकाराणां निषेध इति, ततोऽणुमात्रेणाप्यन्यथाज्ञानं न 'ब्रह्म वेद् ब्रह्मैच भवती'त्याद्य-पिनपदुक्तं फठं समर्पयेत्। अधुना पूर्वोक्तं सर्वमेवोपसंहरति—तस्मादिति। नारम्भणीय इत्यारभ्य समर्पयतीत्यन्तेन सन्दर्भेण प्रतिपादितात्कारणकठापाद्वह्मविचारो व्यासेन नारम्भणीय एवेति।

नतु यथा जैमिनिना 'अथातो धर्मजिज्ञासे'ति धर्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय किंठक्षणोऽयं धर्म इत्याकाङ्क्षायां 'चोदनालक्ष्मणोऽथों धर्म' इत्यारम्य धर्मजिज्ञासा कृता । न हीयं धर्मजिज्ञासा निष्प्रयोजना । शिष्टा-चारविषयत्वेन तस्याः सफलत्वे सिद्ध आवश्यकत्वालाघवाच पूर्वकाण्डार्थरूपधर्मज्ञानमेव तस्य फल-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

रभेदे को दोप इत्यत आहुः—'तं त्वि'ति। ब्रह्मिचिचारः उत्तरमीमांसेत्यर्थः। अनेन, 'स तृतीयमत-प्यत स एतं दीक्षितवादमपश्यिदि'त्यादौ तपस एवोपदेशेनेत्यर्थः। गुरोर्मतिनराकर्तुः शिष्यमतिनराकरणे सङ्कोचो नास्तीत्यतिभार इत्यनेन स्चितम् । व्यासस्त्रात्पूर्वमङ्गेरेव सन्देहिनवृत्तिर्यथा तथेदानीमिप भविष्यतीति पूर्वपक्षिरहस्यम्। सिद्धान्तमाहुः 'सिद्धान्त' इत्यादि। ननु घटमानयेत्युक्ते लोके सर्वोऽिप कैश्चिद्धरिकता वेदान्तचिन्द्रका।

खरूपप्रतिपादकत्वं स्यात् । तद्द्पयन्ति 'तिन्त्यि'ति । तुः पूर्वपक्षव्युदासे । तेषां पुराणादीनां व्रह्म-ज्ञानसाधनतया निषेधः । तत्र हेतुः-'अन्यथे'ति।वेदान्तप्रकारातिरिक्तप्रकारकव्रह्मस्वरूपज्ञानं, 'व्रह्म-श्रीलाल्स्मद्वकृता गृहार्थदीपिका ।

वत्खतत्रतया प्रतिपादकत्वमस्तु को दोप इत्याकाङ्कायामाहुः—'तन्त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामीति तु तेषां निषध' इति । 'तन्त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'तिश्रुतावौपनिषदमिति विशेषणा-तेषां खतत्रतया प्रतिपादकानां खापेक्षाविषयताया निषधः । 'नीठोत्पठिम'त्यादौ विशेषणे व्यावर्तकतायाः सिद्धत्वात् । किमर्थं निषेध इत्याकाङ्कायामाहुः—'अन्यथाज्ञानिम'त्यादि । उपनिपदुक्त-प्रकारकज्ञानादन्यथाज्ञानमुपनिषदुक्तं गुणातीतं फठं न प्रयच्छतीत्यर्थः । 'अनेन धर्मविचारोऽप्या-

ब्देन 'तं तु' इति तुशब्देन । तेषां उपनिषद्भः सोपस्कराभ्योऽतिरिक्तसाधनानाम् । निषेधः व्रह्मप्राप्तिसाधनत्वनिषेधः । अन्यथाज्ञानं उपनिषदितिरिक्तयोगसाङ्ख्यपुराणादिसाधनजन्यं ज्ञानम् । फलं परमानन्दावाप्तिरूपं फलम् । तस्मात् साङ्गवेदाध्ययनेन वेदार्थव्रह्मज्ञानस्य सम्भवात् । व्रह्मविचारः व्यासस्त्ररूपो व्रह्मविचारः ।

अनेन साङ्गवदाध्ययनादेव कर्मानुष्टानस्याऽपि सम्भवेन । एतत् उत्तरमीमांसाशास्त्रम् । सः पूर्वमीयांसानिराकरणरूपः ।

१ शब्देनेत्यधिकः प्रदीपसंमतः पाठः ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

मिति निश्चीयते । तथाऽपि तन्यायेन ब्रह्मजिज्ञासाया अपि व्यासकर्तृकत्वाच्छिष्टाचारविषयत्वेन सफठत्वे सिद्ध उत्तरकाण्डार्थरूपब्रह्मज्ञानमेव फठत्वेन कल्प्यतामित्याशङ्गायामाह—'अनेने'ति। अनेन ब्रह्मविचाराक्षेपेण धर्मविचारोऽप्याक्षिप्त एव ज्ञातव्यः । तथा च तन्त्यायेनैतित्सिद्धः कथं स्यादिति भावः ।
ब्रह्मविचाराक्षेपेण धर्मविचाराक्षेपो यथायथं स्वयम् इतः । दिच्यात्रमत्र प्रदर्शते । धर्मविचारो
जैमिनिना कर्तव्यो न वेति सन्देहे, न कर्तव्य इति प्राप्तम् । कुतः । अर्थज्ञानार्थं हि विचार आरम्भणीयः
स्यात्तस्य च पोढाविहितपुरुपरूपत्वेन तज्ज्ञाने सत्याधानादिकियाद्वारा तदिभव्यक्तौ पुरुषार्थो भवतीति मन्तव्यम् । तज्ञ सम्भवति । विचारं विनापि पद्धपेतनित्यस्वाध्यायाध्ययनवठादेवार्थज्ञानसिद्धौ न तज्ज्ञानार्थं विचार आरम्भणीयः । न चार्थज्ञानस्याऽविधेयत्वेनांशत्रयविशिष्टभावनाऽविषयत्वात्तदंशत्वेन विचारस्याऽप्राप्तत्वात्कथमविचारितैः शब्दैर्थप्रतीतिरिति वाच्यम् । ज्ञेयश्चेति विधानात् ।
अनर्थज्ञत्वेऽधमत्वोक्तेश्च । न च शब्दस्येन्द्रियवत्सिन्दिग्धार्थप्रतिपादकत्वम् । अतीन्द्रियत्वात् । सङ्केन्त्रमृत्तु व्याकरणादिना ठौकिकशब्देष्विय वेदिकेष्विप गृहीतुं शक्यते । न च व्याकरणादिविरुद्धोऽर्थो विचारेण प्रतिपत्तुं शक्यः । अप्रामाणिकत्वात् । तस्मान्नार्थज्ञानार्थं विचार आरम्भणीयः ।

ननु नार्थज्ञानमात्राय विचार आरम्यते किन्तु कर्मज्ञानाय । कर्म द्वाग्निहोत्रादिपश्चात्मकम् । न कियात्वेनाऽनित्यम् । 'यज्ञो वै विष्णुरि'ति श्रुतेस्तस्य भगवद्रपत्वे तंदन्यथाज्ञाने पोढाविहिताभिन्यत्त्यभावाञ्चोक्तं फलं भवेत्तथा च सर्वनाश एव स्यादतो विचारेणैव सर्वोपपत्तेस्तत्कर्तव्यत्वं सिद्धमिति चेत् । न । शास्त्राणि द्वाविद्यवाणि । आत्मनोऽविद्याविक्ष्यित्वाविद्यभावः, विन्तु यज्ञो वै विष्णु- सिद्धत्वेन न पडुपेताध्ययनमात्रात्पूर्वोक्तार्थस्य सिद्धिः । न केवलमर्थसिद्ध्यभावः, किन्तु यज्ञो वै विष्णु- रित्यादिश्रुतीनामुपचरितार्थत्वं स्तावकत्वं वा कल्पयिष्यति । तस्माद्विचार आरम्भणीय एवेति सिद्धमिति चेत् । न । वेदार्थो द्यलोकिको नाविद्यावद्विचारमात्रेण प्रतिपत्तं शक्यः किन्तु तपःप्रभृतिसाधनत्रयसम्पत्तावेव । तथा च कर्म यादशं 'यज्ञो वै विष्णुः' 'घोढा विहितः पुरुष' इत्यादि श्रुतिष्ववगतं तादशमेव मन्तव्यम् । न दृष्टानुसारेण कियात्वेनाऽनित्यम् । ततोऽणुमात्रेणाप्यन्यथा कल्पने दोषः प्रसज्येत ।

केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

विदामोति परिम'त्यादिश्रुत्युक्तं फलं न फलेदिति । उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । वेदार्थज्ञाने ब्रह्मज्ञाने च विचारस्याऽनुपयोगाद्वेदार्थं ब्रह्मविचारो नारम्भणीयः ।

ननु धर्मविचारवद्दोपाऽभावाद्वस्रविचारोप्यारम्भणीय एवेत्यत आहुः—'अनेने'ति । वेदार्था-ऽवगतौ हि विचारः प्रत्याक्षिप्त इत्यविशेपाद्वस्रविचाराऽक्षेपेण धर्मविचारोप्याक्षिप्त एवेति ज्ञातन्यम् । तत्राप्युक्तदूषणयुक्तीनां सत्वात् । ननु सर्वोपयोगित्वाद्धर्मस्य तद्विचारो नाऽऽक्षेप्तुमर्ह इत्यत आहुः— 'न ही'ति । ब्रह्मविचारनिराकर्तुधर्मविचाराऽऽक्षेपो नाऽतिगरीयानिति केवलवैदिकानां पूर्वपक्षः ।

श्रीलाल्भट्टकृता गृढार्थदीपिका ।

क्षिस एवे'ति । अनेन साङ्गवेदाध्ययनादेवार्थज्ञानं भविष्यतीति प्रतिपादनेन धर्मविचारः पूर्वकाण्ड-सिद्धस्य धर्मस्य जिज्ञासाप्याक्षिप्तेव । न कर्तन्यैवेत्युक्तमित्यर्थः । ननु धर्मविचाराऽऽक्षेपो दुष्करोऽपूर्व-वादिनां प्रबलत्वादित्याशङ्का।ऽऽह—'न ह्येतिक्षराकर्तुरि'त्यादि । एतस्य ब्रह्मविचारस्य निराकर्तुः

१. तत्तदन्यधेति कपुस्तकम्।

सिद्धान्तस्तु-

# सन्देहवारकं शास्त्रं वुद्धिदोषात्तदुद्भवः । विरुद्धशास्त्रसम्भेदादङ्गेश्चाऽशक्यनिश्चयः ॥

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

नतु यथा 'यज्ञो वै विष्णु'रित्यादिवाक्यैर्यज्ञानां भगवत्त्वं प्रतीयते तथा यजेतेत्यादिभिः कियारूपत्वमप्यवगम्यत इति तिर्ज्ञणयार्थं विचार इति चेत् । न । उभयोरिप प्रामाणिकत्वेनैकतरिन्द्र्यरस्याऽशक्यत्वात् । अचिन्त्यानन्तशक्तिमति सर्वभवनसमर्थं भगवति सर्वोपपत्तेविरोधाऽनवकाशाच । अत एव कर्मस्करपाज्ञानेऽन्यथाज्ञाने च तपःश्रभृतीनामेवोपदेशः । न च तपःशब्देन विचारः । तस्य पूर्वस्मादिविशिष्टत्वात् । न चाग्निहोत्राद्यपाल्यानानां मिथ्यात्वम् । तथा सित सर्वत्रेवाऽनाश्वासप्रसङ्गोऽविशेषात् । न ह्यप्रामाणिकोक्ते विधावुपाल्याने कर्मस्करूपे वा कस्यचिद्पि विश्वासो भवति । यथा लोके । तस्माद्वेद्स्य सर्वस्याप्यलोकिकत्वेनोत्तमाधिकारिणां वैदिकानां सन्देह एव नोदेति । किं पुनर्विरुद्धा-धिकत्पना । किञ्च । यदि वेदार्थज्ञाने विचारस्याऽङ्गत्वेनोपयोगः स्यात्तदा व्याकरणविद्धवासु श्रवणं स्यात् । स्वातन्त्र्ये तु पुराणादिवन्मीमांसाया अपि प्रकारभेदेन प्रतिपादकत्वं स्यात् । तथा च 'एवं विद्वानि'त्याद्युक्तज्ञानानन्तरभाविफलाभावप्रसङ्गः स्यात् । तस्मान्न धर्मविचारोऽपि कर्तव्य इत्याक्षिप्ते धर्मविचारे, न तक्यायेन वह्यविचारस्य कर्तव्यत्वं सिद्ध्यतीति सिद्धम् । नन्वाक्षिप्तेऽपि ब्रह्मविचारे तक्यायेन किमर्थं धर्मविचार आक्षिप्यते । न हि धर्मविचारो न कर्तव्य इत्याक्षेपो युज्यत इत्याशङ्गाह—'न स्थेतिकर्रा-कर्तुरि'ति । ब्रह्मविचारनिराकर्तुर्धमविचाराक्षेपो न भाररूपस्ततोऽपि गरिष्ठस्य ब्रह्मविचारस्याक्षिप्रत्वा-दिति भावः ।

एवं स्थिते पूर्वपक्षेऽत्र सिद्धान्ती मुख्यं सिद्धान्तमाह—सिद्धान्तिस्त्वित । न हि वेदार्थज्ञानाय व्रह्मज्ञानाय वा विचार आरभ्यते येन पूर्वोक्तन्यायेन सूत्रकारः पर्यनुयोक्तव्यः स्यात् । न चैवम् । सन्देहिनरासार्थत्वात्तस्य । शास्त्रं हि शास्यतेऽनेनेति व्युत्पत्त्या सन्देहवारकम् । यद्यप्यनेकजन्मसि्चत-सुकृतराशेभगवदनुग्रहभाजनस्य प्राज्ञस्य कस्यचिन्मुख्याधिकारिणो वेदार्थे संशय एव नोदेति । तस्य परम्परया साङ्गस्याध्यायाऽध्ययनपूर्वकं गुरुमुखादर्थश्रवणेनैव निर्विचिकित्सार्थावगतेः सुरुभत्वात् । तथ्यापि मन्दमध्यमयोस्तु परम्परया पाठवदर्थस्यापि गुरुमुखादेव श्रवणेऽपि सन्देहो भवदेव । बुद्धिदोषाणां गोस्वामिश्रीमिद्धिरिधरवितं विवरणम् ।

घटानयनं करोति, न तु पटानयनमेवं वेदेऽपि सन्देहो न भविष्यतीत्यत आहुः-'वुद्धी'ति । बुद्धिदोषाद-नेकशास्त्रेषु बुद्धिप्रसरात् । नन्वङ्गेनिंणयो भविष्यतीत्यत आहुः-'विरुद्धे'ति । न्यायमीमांसादिमेलनात् । कैश्चिहरचिवा वेदान्तचन्द्रिका ।

एवंस्थिते पूर्वपक्षे मुख्यसिद्धान्तं संगृह्णन्ति—'सिद्धान्तस्तिव'ति । तुशब्दः पूर्वशङ्कानिरासे । 'सन्देहे'ति । आरम्यमाणं खलु वेदान्तमीमांसाशास्त्रं न ब्रह्मवेदार्थज्ञानप्रयोजनमपि तु
वेदार्थसन्देहिनरासेकप्रयोजनम् । नतु गुरुमुखादेवाऽगतार्थानि वेदान्तवाक्यानि सन्देहमेव कथमादध्युरित्यत्राऽऽहुः—'बुद्धी'ति । नतु पाणिनीयादीन्यङ्गानि वेदवेदार्थरक्षेकप्रयोजनानीति सन्देहं पराभाव्य
कुतो नाऽर्थ निश्चीयीरिज्ञत्यत आहुः—'विरुद्धे'ति । विरुद्धशास्त्राणि काणादाऽऽक्षपादीयमायावादभगवश्यश्रीमिद्व्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

शास्त्रं मीमांसारूपं शास्त्रम् । बुद्धिदोषात् अवैदिकशास्त्रसिद्धान्तावगाहित्वरूपबुद्धिदोषात् । त-

तस्मात्सूत्रानुसारेण कर्तव्यः सर्वनिर्णयः । अन्यथा भ्रदयते स्वार्थान्मध्यमश्च तथाँऽऽदिमः ॥ परम्परया पाठवदर्थस्यापि गुरुमुखादेव श्रवणेऽपि मन्दमध्यमयोः सन्देहो भवेत् ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

भ्रमप्रमादादीनां भगवदनुग्रहाद्यभावेन तत्र सम्भवात् । ननु मन्दमध्यमयोरिप मुख्याधिकारिण इव निर्विचिकित्सार्थावगितरस्तु किं शास्त्रणेत्याशक्ष्माऽह - 'विरुद्धशास्त्रसम्भेदादि'ति । शास्त्राणि हि काणादन्यायमायावादादिरूपाणि परस्परिवरुद्धानि । तेषां बुद्धौ सम्पर्कान्न व्याकरणाद्यङ्गरप्यर्थनि-णयो भवति । प्रत्युत तेषां परस्परिवरुद्धत्वात्समानयोगक्षेमत्वेन विनिगमनाभावाद्द्वतर एव संशयो भवेत्कृतस्तरां तन्निवृत्तिः । तथा च सर्वज्ञः स्त्रकारिक्षविधानामप्यधिकारिणाममृतत्वप्राप्तिसिद्ध्यर्थं तत्साधनत्वेनाऽवगताऽऽत्मज्ञानफलकश्रवणाद्यपायभ्तां ब्रह्मिज्ञासां प्रथमस्त्रे प्रतिज्ञातवानिति त्रिविधानामिप तेषां स्त्राह्यसारेणेव बुद्धिदोपजन्यसंशयनिवृत्त्यर्थं सर्वेषां वेदान्तवाक्यानां निर्णय उचित इति सिद्धम् । अन्यथा विरुद्धशास्त्रानुरोधेनैव तस्मिन्कृते यथार्थज्ञानाऽसम्भवात्स्वार्थादमृतत्वप्राक्तिक्रयेत मध्यमस्तथादिमो मन्दश्च । ननु विरुद्धशास्त्रसम्भेदादङ्गैः सन्देहिनिवृत्त्यभावेऽपि परम्परया गुरुमुखादर्थश्रवणेन तन्निवृत्तिः कथं न स्यादित्याशङ्कायामाह—'परम्परयो'ति । यथा 'देवासः क-र्णिभिरि'त्यादौ एतादशा एव शब्दास्तत्र तत्र प्रयोक्तव्या अन्यथा वेत्याकारकः संशयस्तु न भवेदेव । परम्परया तत्प्रकारकस्येव पाठस्य तत्र निश्चितत्वात् । अर्थश्रवणे तु न तथा । कथमित्याकाङ्कायामाह—

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

'निर्णय' इति । पूर्वेत्तरकाण्डान्निर्णय इत्पर्थः । मध्यमः किश्चिद्धद्विमान् । तदादिमः मन्द इत्पर्थः । कैश्चिद्वरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

प्रभृतीनि । तेषां सम्भेदः सम्पर्कः । तस्मात् अङ्गेः पाणिनीयादिभिः कर्तुमशक्यो निश्चयो यस्य । एतादृशो वेदार्थो जात इति शेपः । 'तस्माद्धि'ति । अङ्गेरशक्यार्थनिश्चयत्वाद्देदस्य । 'सूत्रे'ति । 'अथातो जिज्ञासे'त्यादि ब्रह्ममीमांसासूत्रानुसारेण सर्ववेदान्तनिर्णयः कर्तव्यः ।

अत्रेदं ज्ञेयम् । मन्दाद्यधिकारिणां वेदिवरुद्धशास्त्राऽवठोकनजनितवुद्धिभ्रंशमाठोक्य महाकारुणिकः सर्वजोऽपि भगवान्वेद्व्यासस्तेषां वेदार्थनिर्णयप्रकारशिक्षणार्थममृतत्वप्राप्तये तत्साधनत्वेनाऽव-गताऽऽत्मज्ञानफठकश्रवणादेः साधनीभृत'मथातो ब्रह्मिजिज्ञासे'त्यादिस्त्रसमुदायात्मकं ब्रह्मी-मांसाशास्त्रं प्रणीतवानिति तादशाधिकारिणः प्रत्येवदं वचनमिति स्वय्य शास्त्रकरणे प्रयोजनाऽभावात् । शास्त्रपद्युत्पत्त्या तथैवार्थसिद्धेश्च । तस्मान्न कोऽपि शङ्काऽवकाशः। अतोऽर्थनिर्णयार्थं ब्रह्मस्त्राण्येवानु-सर्त्तव्यानि । अननुसत्य तु स्त्राणि पूर्वमीमांसापर्यनुयोगेऽपीयमेव समाधिसरणिरवसेया । स्वयमेव निर्णयार्थं प्रवृत्तः स्वार्थाद्भरयेतत्याहुः—'अन्यथे'ति । आदिमो मन्दः । अनवस्थितपदार्थप्रतिपादकप्रतिपादकप्रक्रियाऽज्ञः । ननु स्ववुद्ध्याऽशक्यनिश्चयत्वेऽपि गुरुमुखश्चतार्थाऽनुसन्धानेनैव सोऽवसेय इत्यत

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

दुद्भवः सन्देहोद्भवः । सम्भेदात् पदार्थनिर्णये साङ्कर्यात् । सर्वनिर्णयः साधनफलाधिकारिसम्ब-न्धेत्यतुवन्धचतुष्ट्रयादिनिर्णयः । अन्यथा स्त्रानुसारिविचाराऽकरणेन । मध्यमः मध्यमाधिकारी । आ-

१-तदादिम इति विवरण पाठः ।

समानधर्मदर्शनात्। पदादिपाठवत् । तत्र यथा लक्षणानामुपयोग एवमेव मीमांसाया अपि।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'समानधर्मदर्शनादि'ति । धर्माः पदानामाकाङ्कादयस्तेषां तत्तच्छास्नानुरोधिष्वर्थेषु साम्यदर्शनाद्विनगमकाभावेनैकतरनिश्चयस्याऽशक्यत्वात् । अत्र दृष्टान्तमाह—'पदादिपाठवदि'ति । परम्परया 'देवायते यजमानाय द्वीकायते स्वाहे सादि संहितापाठे संदेहाऽभावेऽपि पदादिकाले 'देवायत इति देवयते यजमानाय द्वीकायत इति द्वायते स्वाहे'ति हस्वश्चतौ सन्देहे 'अथादानुत्तरे विभागे हस्वव्यञ्जनपर' इत्यादीनां, यथा वा 'सीसं च मे त्रपुश्च मे' 'सत्य-धर्मा मिथुश्चरन्तं' 'सुश्चन्द्र दम' इत्यादौ पदकाले त्रपुं चमे मिथु चरन्तं सुचन्द्र दमेत्यादौ सन्देहे 'त्रपुमिथुपूर्वः द्वाकारश्चकारः सुपूर्वश्च चन्द्रपर' इत्यादीनां, यथा वा 'उत स्वानासो

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

कारिकार्थमाहु:—'परम्परये'ति । 'समाने'ति । साधारणधर्मदर्शनादित्यर्थः । 'यथा लक्षणाना-मि'ति । प्रातिशाख्यादीनामित्यर्थः । तत्र हि वेदे तैत्तिरीयशाखायां तृतीयाष्टके पठ्यते 'देवायते यजमानाय दार्मे'ति संहितायां वकारो दीर्घः पठ्यते । पदपाठकाले 'देवयत' इत्यत्र वकारो हस्वः पठ्यते । अत्र सन्देहे प्रातिशाख्यस्त्रं 'अथादावुत्तरे विभागे हस्वव्यञ्जनपर' इत्यधिकारस्त्रम् । अत्र भाष्यम् । आदौ पदादौ उत्तरे पदान्ते च वर्तमानसंहितायां यो दीर्घोऽसौ पदविभागे पद-समये व्यञ्जनपरः सन् हस्वत्वमापद्यते । व्यञ्जनपरत्वं यथासंहितायां यो दीर्घोऽसौ पदविभागे पद-समये व्यञ्जनपरः सन् हस्वत्वमापद्यते । व्यञ्जनपरत्वं यथासंहितास्यं ज्ञेयम् । व्यञ्जनमस्मात्परिति व्यञ्जनपर इति । अपरमुदाहरणस्त्रं देवाद्यीकासुन्नाश्चर्तावच्छुना हृद्याकाद्याद्वा' । अत्र भाष्यम् । देवाशीकेत्यादिषु ग्रहणे अवग्रहेषु अन्त्यस्तरो विभागे हस्वत्वमापद्यते । यथा देवायते यजमानाय द्यीकायते स्वाहेति संहितायाम् । पदपाठे तु देवयते द्यीकयते स्वाहेति । इदं

केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

आहुः—'परम्परये'ति । तत्र हेतुः-'समाने'ति । यथा गौरनुवन्ध्य इत्यादौ गोपदार्थे, गच्छतीति गौरिति गमनकर्तृत्वरूपधर्मस्याऽत्रापि साम्यात्सन्देहः । यथा 'अक्ताः दार्करा उपद्धाती'त्यत्रा-ऽञ्जनकरणत्वस्य घृततैलवसादिषु समानत्वात्सन्देहः । अथवा धर्मा आकाङ्कादयः । तेपां तत्तच्छास्ना-

श्रीलाल्भदृकृता गृढार्थदीपिका।

पूर्वकाण्डविचारनिराकरणमितभारो दुर्निवीहो नास्तीत्यर्थः । 'समानधमेद्द्यनादि'ति । पदानां धर्मा आकाङ्कादयस्तेषां तच्छास्त्रानुसारिष्वर्थेषु समानताद्दीनात् । विनिगमकाऽभावेनैकतरनिश्रयस्या-ऽशक्यत्वात् । दृष्टान्तमाहुः—'पदादिपाठवदि'ति । संहितापाठाऽवसरे परम्परयेव 'देवायते यज-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

दिमः हीनाधिकारी । सन्देहो भवेत् वेदार्थे च सन्देहो भवेत् । समानधमद्द्रीनात् पाठे परम्परारूपसमानधर्मद्र्शनात् । अर्थे तु 'अक्ताः शर्करा उपद्धाती' त्यत्र घृततैठवसाखंजनसाधनत्वरू-पसमानधर्मदर्शनादिति वोध्यम् । पदादिपाठवदिति । तथाहि 'देवायते यजमानाय शीकायते

१-इत आरभ्य खाहेति पर्यन्तः पाठो नास्ति कपुस्तके ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

दिविषन्तु' 'आपो हि छा मयोभुवः' 'शुचिषद्वसुरि' त्यादौ पदकाले, उत स्नानासः दिवि सन्तु । आपः हि स्थाः । शुचिषदिति शुचिसदित्यादौ सन्देहे स्नानासो दिव्यापो स्थयमि-त्यादीनां प्रातिश्वाख्योक्तानां लक्षणानां ज्ञापकानां स्त्राणां सन्देहिनवृत्तावुपयोग एवं बुद्धिदोषजन्य-सन्देहवारणे मीमांसाया अपीति सिद्धम् ।

ननु मन्दमध्यमान्त्रति मीमांसायाः सफलत्वेऽप्युत्तमान्त्रति कथं सफलत्विमित्याशङ्कायां तत्रापि सफलत्वमस्तीति ग्रन्थान्तरे स्पष्टतरमेव मयोक्तमित्याह्—'तदुक्किमि'ति । श्रीभागवतत्त्वार्थदीप इति

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विषरणम् ।

सप्तमाष्टके । एवं सुम्नायन्तो हवामह इत्यादिपु लक्षणानां यथोपयोगस्तथा मीमांसाया अपि । यथा आकाशपदस्य भूताकाशपरत्वं वा चिदाकाशपरत्वं वेति सन्देहे 'आकाशपस्ति द्धानि दिति सूत्रा- चिदाकाशपरत्वं निर्णायते । यथा वा विरुद्धवाक्यैः कर्तृत्वकर्तृत्वाऽभावसमानाधिकरणं ब्रह्मत्वम् । ब्रह्मेति शान्दवोधानन्तरं कर्तृत्वाऽकर्तृत्विषयकसन्देहे, सर्वभवनसमर्थे ब्रह्मणि विरोधाऽभावप्रतिपादनेन

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नुरोधिष्वर्थेषु साम्यदर्शनाद्विनिगमकाऽभावेनैकतरिश्ययस्य कर्तुमशक्यत्वात्सन्देहोत्पत्तौ दृष्टान्तः । 'पदादीं ति । संहितापाठकाले 'देवायते यजमानाय श्रीकायते स्वाहेत्या'दौ सन्देहाऽभा-वेऽपि पदपाठकाले तु देवयते शीकयते इति हस्वश्चतौ सन्देहः । 'तन्ने'ति पदपाठकालीनहस्वश्चत्या हस्यसन्देहे, 'अथादावुत्तरे विभागे हस्यव्यञ्चनपर' इत्यादिलक्षणानां प्रातिशाख्यस्त्राणामुपयोग एवमेव श्रद्धमीमांसाया अपि जगत्कारणत्वेऽपि श्रद्धण उपादानत्वमप्युत निमित्तमात्रत्वमिति । एव-भाकाशादेव समुत्पयन्त' इत्यत्र भूताकाश आकाशशब्दवाच्य उत श्रद्धेत्यादि सन्देहे तदपाक-

## श्रीलाॡभद्रकृता गृहार्थदीपिका।

मानाय श्रीकायते स्वाहे'लादौ संदेहाभावेऽपि पदादिकाले देवायते इति देवयते यजमानाय शीकायत इति शीकयते खाहेति हस्वश्रवणात्सन्देहे, अथादावुक्तरे विभागे हस्वव्यञ्जनपर इला-दीनामुपयोगः। यथा वा सीसं च मे त्रपुश्च मे सत्यधर्मा मिथुश्चरन्तं सुश्चन्द्र दम इलादौ पदकाले त्रपु च मे मिथुचरन्तं सुचन्द्र दमेलादौ सन्देहे त्रपुमिथुपूर्वः शकारश्चकारः सुपूर्व-श्चन्द्र स्वादीनामुपयोगः। यथा वा उत स्वानासो दिविषन्तु आपो हिष्ठामयो सुवः शुचिषद्रसुरि'लादौ पदकाले उत खानासः दिवि सन्तु। आपः हि स्थाः। शुचि सदिति। शुचिस दिलादौ सन्देहे, खानासो दिव्यापो ह्ययमि'लादीनां प्रातिशाख्योक्तानां लक्षणानां ज्ञापकानां

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

खाहा' इति संहितापरम्परापाठः । 'देवयते शीकयते' इति पदपरम्परापाठः । एवमत्र हस्वत्व-दीर्घत्वयोर्यथा सन्देहस्तथोपनिपत्स्वपि 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीते' त्यादिविरुद्धधर्मदर्शनस्थले ब्रह्मस-म्वन्धित्वरूपसमानधर्मदर्शनादेवंविधमेवंविधं वा ब्रह्मेति सन्देहो भवेत् । तत्र संहितापदपाठिनिश्चयस्थले केनाक्ताः शर्करा इत्यत्र च । लक्ष्मणानां शाखाव्याकरणादीनां जैमिनिस्त्राणां चेत्यर्थः । एवमेव व्याकरणादिप्रकारेण जैमिनिमीमांसाप्रकारेण चेत्यर्थः । मीमांसायाः व्यासमीमांसायाः स्त्रात्मकवि- तदुक्तम्।

असन्दिग्धेऽपि वेदार्थे स्थूणाखननवन्मतः । मीमांसानिर्णयः प्राज्ञे दुर्बुद्धेस्तु ततो द्वयमिति ॥

तथा च निर्णये येनकेनचिद्वक्तव्ये हरिः स्वयं व्यासो विचारं चिकीर्युस्तत्कर्तव्यतां बोधयति ब्रह्मजिज्ञासा कर्तव्येति । व्यासोक्तत्वादपि कर्तव्यता ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

शेषः । एतदर्थस्त । प्राज्ञे मुख्याधिकारिणि । असन्दिग्धेऽपि वेदार्थे मीमांसानिर्णयो दार्ब्यमापादयती-तीमं प्रतीदमेवैकं प्रयोजनम् । तत्र लौकिको दृष्टान्तः । 'स्थूणाखननवदि'ति । यथा स्थूणा नि-खातापि तद्दार्ख्याय पुनरुद्धत्य निखात्यते तद्ददित्यर्थः । दुर्बुद्धमेन्दस्य मध्यमस्य च सन्देहाभावो दार्ब्यं चेति प्रयोजनद्वयमित्यर्थः । नतु सन्देहनिवारणार्थं निर्णयस्याऽऽवश्यकत्वे व्यासव्यतिरिक्तेन येनकेनचि-दिपणा कथं न कृत इत्याशङ्कषाऽऽह—'तथा चे'ति । यद्यप्यन्ये ऋषयो महान्तोऽलौकिकद्रष्टारस्तैरिप गोस्वामिश्रीमदिरिधरविरचितं विवश्णम् ।

निर्णय इत्यर्थः । अस्मिन्नर्थे सम्मतिं दर्शयन्ति—'तदुक्तिमि'ति । 'असिन्दिरधोपी'ति । इदं वाक्यं श्रीमदाचार्यचरणेः सर्वनिर्णयनिवन्ध उक्तम् । टीकायां च व्याख्यातं तैरेव । पाठदशायां यद्यपि न सन्देहस्तथापि कालान्तरे सन्देहो भविष्यतीति लक्षणकरणवन्मीमांसाकरणम् । तत्र लौकिको दृष्टान्तः । स्थूणा खननवदिति । स्थूणा निखातापि पुनरुद्धत्य निखात्यते, तथा निस्सन्दिरधोऽपि सन्देहमापाद्य दार्ळ्याय निरूप्यते मीमांसानिर्णयकारैः । इदमुत्तमं प्रति तेपां प्रयोजनं सफलं भवति । मन्दमध्यमान्त्रति तु द्वयमिति । सन्देहाभावो दार्ळ्यं च । सूत्रार्थमाहुः—'तथा' चेति । विचारस्याऽऽवश्यकत्वे चेत्यर्थः । केश्चिहरचिता वेदान्तचित्वका ।

रणायोपयोगः । अत्र प्राचां संमितमाहुः—'तदुक्तिमि'ति । 'असिन्दिग्ध' इति । प्राज्ञे स्थूणाखनन-वदर्थज्ञानदार्ब्यहेतुः । दुर्बुद्धेर्मन्दादेः सन्देहिनवृत्तिरेकतरार्थनिश्चयश्चेति फलद्वयमित्यर्थः । एतेन शास्त्रारम्भसमर्थनाङ्गतया शास्त्रप्रयोजनमुक्तम् । विचारकर्तव्यतासमर्थनेनाऽधिकरणसङ्गतिरुपोद्धातरूपा स्विता । अतः परमेतदिधिकरणस्य शास्त्रप्रतिपाद्यार्थसंविध्यत्वक्षपश्चसङ्गति वोधयन्ति । एवं सूत्रं व्याकुर्वन्तः प्रथमतो वाक्यार्थमाहुः—'तथा चे'ति निर्णयस्य कर्तव्यत्वे सिद्धेऽन्येषामृषीणां सार्वज्ञ्या-

श्रीलाॡभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

स्त्राणां सन्देहिनवृत्ताबुपयोगः । एवं बुद्धिदोपहेतुकसन्देहिनवृत्तौ ब्रह्मविचारस्याप्युपयोगः । तत्र यथा ठक्षणानामुपयोग एवमेव मीमांसाया अपि । 'अस्विन्द्रिग्धेऽपि वेद्रार्थे' इत्यादि । मीमांसा-निर्णयः प्राज्ञ उत्तमाधिकारिणि स्थूणाखननवन्मतः दार्ढ्यार्थं मतः । दुर्बुद्धेर्मध्यमस्य मन्दस्य च द्वयं सन्देहाभावो दार्ढ्यं चेति प्रयोजनद्वयमित्यर्थः । ततो नाम मीमांसानिर्णयाद्वयं भवतीत्यर्थः ।

तथा च पदादिपाठवत्सन्देहिनवारण उपयोगादुत्तमाधिकारिणः सन्देहाभावेऽपि दार्ढ्यार्थमुप-भगवदीयश्रीमदिच्छारामश्रणीतः प्रदीपः।

चाररूपायाः । तदुक्तं वेदान्तार्थसन्देहनिराकरणहेतुत्वमुक्तम् । मतः इति प्राज्ञेऽन्वेति । मीमां-सानिर्णयः व्यासस्त्रात्मको निर्णयसम्पादकः शब्दसमुदायः । दुर्बुद्धेः हीनाधिकारिणो मध्यमाधि-कारिणश्च । ततः व्यासमीमांसातः । द्वयं वेदान्तार्थे सन्देहनिवृतिः वेदान्तार्थनिश्चयश्चेत्यर्थः ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

कृते निर्णये यथाकथित्रत्त्वसारेण अवणसिद्धाविष न तेन श्रौतामृतत्वप्राप्तिस्तेषामृषित्वेनालौकि-क्ष्यस्वेऽप्यसार्वज्ञात्तत्कृतेन निर्णयेनोपनिषद्रहस्यस्याऽप्रत्ययात्तज्ञन्यज्ञानस्योपनिषदुक्तब्रह्मज्ञानत्वाऽस-म्भवेनाश्रौतामृतत्वप्राप्त्यभावजदुःखनिवृत्त्यभावात्कृतमिष अवणाद्यकृतमेव भवेदतः सर्वज्ञकृतस्यैव निर्णयस्य सन्देहनिवृत्तिद्धारा श्रौतामृतत्वप्राप्तिसाधनीभृतात्मज्ञानसम्पादकत्वम् । तथा च 'यः सर्वज्ञ' इति श्रुतेभगवद्तिरिक्ते सार्वज्ञाभावात्स्वस्वरूपं स्वप्रकाशितमेव सर्वेषां प्रकाशितं भवतीति भगवानेव स्वयं विचारं चिकीर्षुर्व्यासरूपेणाऽऽवतीर्य नामरूपभगवद्धिंत्तारत्वात्तत्वेनैव प्रसिद्धः स्वकीयं सर्वदुःख-हर्नृत्वं श्रौतश्रवणादिसिद्धयुत्तरकालीनाऽमृतत्वप्राध्या सर्वेष्वधिकारिषु प्रकटीकरिष्यन् प्रथमसूत्रेण विचा-रस्य प्रथमतः स्वस्य, ततोऽन्येषां च कर्तव्यतां वोधयित—'ब्रह्मजिज्ञासा कर्तव्ये'ति ।

ननु ब्रह्मजिज्ञासायाः स्वार्थमेव कर्त्तव्यत्वं वोधयतु, न परार्थम् । तत्कर्तव्यत्वस्य 'यद्यदाचर-ती'ति न्यायेन स्वत एव सिद्धेस्तदुक्तिव्यर्था स्यादित्याशङ्काऽऽह—'व्यासोक्तत्वादपी'ति । गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

इदं महत्कार्यं केन कर्तव्यमित्याकाङ्कायामाहुः—'हरिरि'ति । 'त्र्यासोक्तत्वादि'ति । जैमिन्युक्तधर्म-विचार इवेत्यपिकारार्थः । ननु सूत्रे कर्तव्यपदं नास्ति, दोषादध्याहारः कर्तुं न शक्यत इत्याकाङ्कायामाहुः—

## कैश्चिद्धिरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

भावमालोच्य व्यासरूपेणाऽवतीर्णः खयमेव हरिवेदान्तिवचारं चिकीर्धुवेदान्तिवचारकर्तव्यतां वोधयित— 'ब्रह्मिजज्ञासा कर्तव्ये'ित । ननु ब्रह्मविचारस्य कर्तव्यत्वे सिद्धे कथं वेदान्तिवचारकर्तव्यतासिद्धि-रिति चेत् । ब्रह्मण इति शेषषष्ठचैव ब्रह्मज्ञानोपयोगिवेदान्तिवचारस्य कर्तव्यतासिद्धिरित्यवेहि । विचारं ब्रह्मविचारम् । तत्कर्तव्यतां ब्रह्मविचारकर्तव्यतामिति वार्थः । ब्रह्मविचारस्य वेदान्तिवचारेणेव कर्तव्यन्त्वात् । ननु सन्देहिनवारणेकप्रयोजनाया मीमांसायाः सन्देहरितान्प्रति तु कर्तव्यता न स्यादित्याश-क्ष्माऽऽहुः-'व्यासे'ित । अपिशव्दः सन्देहिनिरासाय न्यायप्राप्तकर्तव्यतासमुच्चायकः । तथा च संशय-निवृत्त्ययं मन्दाद्यधिकारिकर्तव्यता । व्यासोक्तत्वातु दार्ढ्यार्थं प्राज्ञकर्तव्यतेत्यर्थः । ननु कर्तव्यपदम-

#### श्रीलाल्स्भद्दकृता गूढार्थदीपिका।

योगात् । मन्दमध्यमयोः सन्देहनिवृत्तिदार्ट्ययोरुपयोगाद्धह्मजिज्ञासा कर्त्तव्येत्यर्थः । अनेन ब्रह्मजिज्ञासाया युक्तत्वं वोधितम् । 'ब्रह्मजिज्ञासा कर्तव्ये'ति । कर्तव्यपदमध्याहार्यमित्यर्थः । 'व्यासोक्तत्वा-दिप कर्तव्यते'ति । यद्यपि पूर्वोक्तरीत्या युक्तत्वात्कर्त्तव्यता सिद्धा तथापि व्यासवाक्यस्य परम-प्रमाणत्वाद्धेधत्वमपि ब्रह्मजिज्ञासायाः सिद्धमतोऽपि सर्वैः कर्त्तव्येत्यर्थः । तथा च पूर्वत्र युगेषु तप-

निर्णये वेदान्तार्थनिर्णये । तत्कर्तव्यतां विचारकर्तव्यताम् । कर्तव्यता निर्णातवेदान्ता-र्थस्यापि सन्ध्यावन्दनवद्विचारकर्तव्यताऽऽवश्यकीत्यर्थः । एतेनाग्रे कर्तव्यवेदान्तविचारे प्रथमाधि-करणस्योपोद्धातसङ्गतिः प्रदर्शिता । हरिपदोपादानेन च तपःप्रभृतिसाधनानां कालाभावादेतद्विचारा-देवोद्धारोऽपि सुचितः ।

१ विस्तारत्वेनैचेति खपुस्तकम् । २ खयमिति कपुस्तकम् ।

# कर्तव्यपदाध्याहारे स्वातन्त्र्यं न भवति । अन्यथा 'अथ योगानुशासन'मितिवतस्व-

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यब्याख्या।

यद्यपि पूर्वीक्तन्यायेन तत्कृतेः स्वतः सिद्धत्वं, तथापिं कदाचिद्वस्विज्ञासातिरिक्तयोगादिजिज्ञासाया अपि तत्फलसाधकत्वभ्रमेण पक्षे कर्तव्यत्वं स्यादिति 'पाक्षिकोऽपि दोषः परिहरणीय' इति न्यायेन तिस्मन्निपि पक्षे तस्या एव कर्तव्यत्वं नान्यस्या इति नियमविधिरेवात्र परार्थकर्तव्यत्ववोधनेन प्रतिपाद्यत इति, न तदुक्तिव्यर्थेवि । अत एवापीतिशव्द उक्तः । नतु सूत्रे कर्तव्यपदाभावात्कथं नियमविधिः । अध्याहृतेन कर्त्तव्यपदेनेति चेदध्याहारे किं विनिगमकिमत्याकाङ्कायामाह—'कर्त्तव्यपदाध्याहार' इति । अध्याहृते च कर्त्तव्यपदे जिज्ञासायास्तत्समिनव्याहाराद्विधेयत्वेनेष्टसाधनत्वाऽवगतौ तत्किमित्यानाङ्कायां 'आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवती'त्यादिभिरात्मन एव सर्वापेक्षयाभ्यहिंतत्वेन तत्क्रासरेवेष्टत्वं निश्चिनोति । तथा च तस्याः साक्षात्तदिष्टसाधनत्वस्य 'नान्यः पन्था विद्यते-ऽयनाये'त्यादिना वाधितत्वात्त्साधनीभूतवेदान्तवाक्यश्रवणाद्यनुकूलविचाररूपत्वेन शब्दशेषत्वात्स्वान्तव्यं न भवेत् । तथा च कर्तव्यपदाध्याहारस्यावश्यकत्वमिति भावः । विपक्षे वाधकमाहुः—'अन्य-थे'ति । कर्तव्यपदाध्याहारामावे जिज्ञासायाः वेदान्तवाक्यान्तर्गत्तशब्दशेपत्वाभावेन श्रवणादिस्वरूप-सिद्ध्यतिरिक्तफलसाधकत्वे स्वातन्त्र्यं भवेदित्यर्थः । तत्र दृष्टान्तमाह—'अथ योगे'ति । यथा 'अथ योगानुशासनस्य वेदान्तश्रवणातिरिक्तातीन्द्रियादिसर्वविपयकज्ञानादिसाधन्यास्यामिश्रीमहित्रियरिक्तं विवरणम् ।

'कर्तव्यपदे'त्यादि 'भवेदि'त्यन्तम् । अयं भावः — कर्तव्यपदाध्याहारे तव्यप्रत्ययस्य विधित्वादि-ष्टसायनताबोधकत्वं । इष्टं चौपनिपदं पुरुषं पृच्छामीत्युपनिपत्प्रतिपाद्यं ब्रह्मज्ञानम् । तत्तु मीमांसाप्रति-पाद्यं न भवतीति परम्परया साधनत्वं मीमांसायाः । अस्वातन्त्र्यं गुणः । स्वातन्त्र्ये च चित्तवृत्तिनिरो-धवोधकयोगवद्वह्मान्यवोधकत्वादोषः । एतत्परिहारार्थमेव कर्तव्यपदाध्याहारः । अस्मिन्पक्षे वक्ष्य-कैश्चिहरचिता वेदान्तचित्वहा

ध्याहृत्य व्याख्याने को हेतुः सदोपत्वाद्ध्याहारपक्षस्येत्यत आह—'कर्तृव्ये'ति । अत्राऽयमाशयः । अध्याहृते च कर्तव्यपदे जिज्ञासायाः कर्तव्यपदसमभिव्याहाराद्विधेयत्वेनेष्टसाधनत्वेऽवगते, तिकिमिती-ष्टिविशेषाकाङ्क्षायामौपनिषदपुरुपज्ञानमेव साध्यत्वेनान्वेति । तच्च विचारोपकृतैरुपनिषद्वाक्येरेवेति वेदान्तवाक्यश्रवणाद्यनुकूलविचाररूपत्वान्मीमांसायास्तव्छेषत्वं सिध्यति । न तु वेदान्तवाक्यानपेक्षत्वरूपं स्वातन्त्र्यमिति । विपक्षे सदृष्टान्तं वाधकमाहुः—'अन्यथे'ति । अध्याहाराऽभावे स्वतन्त्रता स्यात् । तत्र दृष्टान्तमाहुः—'अथ योगे'ति । योगशास्त्रं हि न वेदान्तश्रवणाऽनुकूलम् । किन्त्वतीन्द्रियादिन

## श्रीलाल्भट्टकता गृहार्थदीपिका ।

आदीनां साधनानां सुकरत्वेन तैर्वह्मबोधिसद्धेरधुना कलौ तु तपआदीनामभावात्तत्केवलं व्यास-विरचितव्रह्मजिज्ञासयैव ब्रह्मवोधिसद्धिरिति भावः । ननु कर्तव्यपदाध्याहारस्य किं प्रयोजनिमत्याका-ङ्क्वायामाहुः—'कर्तव्यपदाध्याहारे स्वातन्त्र्यं न भवती'ति। अध्याहृतकर्तव्यपदसमभिव्याहारा-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

यथाश्रुतसूत्राद्विचारकर्तव्यता न प्रतीयत इति केषांचिद्भिप्रेतं सूत्रे कर्तव्यपदाध्याहारमुप-पादयन्ति—'कर्तव्यपदे'त्यादिना । स्वातन्त्र्यं न भवतीति । तथा चाध्याहारदोषसत्त्वेऽपि विध्यर्थकर्त- तन्त्रता स्यात् । तथा च ज्ञानानुपयोगः । तथाहि—'तन्त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति केवलोपनिषद्वेद्यं ब्रह्म । न शास्त्रान्तरवेद्यम् । तद्यदि मीमांसा स्वतन्त्रा स्यात्तज्जनितं ज्ञानं न ब्रह्मज्ञानं भवेत् ।

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

कत्वेन स्वातन्त्र्यमस्ति, न श्रीतश्रवणादिशेपत्वं तथात्रापि स्यादिति भावः । नन्वेवमेवास्तु कै। नो हानिरिति चेत्तत्र वाधकमाहुः—'तथा चे'ति । स्वातन्त्र्ये सित जिज्ञासायाः श्रवणादिजन्येऽमृतत्व-साधके ज्ञाने साक्षात्परम्परया वाऽनुपयोगः स्यादित्यर्थः । यद्वा, पूर्वोक्ताशङ्कायामेव वाधकमाहुः—'तथा चे'ति । जिज्ञासाया वेदान्तवाक्यान्तर्गतशब्दशेपत्वाभावे तज्जन्यातीन्द्रियादिसर्वविषयकज्ञानस्यामृतत्व-प्राप्तावनुपयोगः स्या'न्नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाये'त्यादिश्चितिभिरिति भावः । अयमेवार्थः स्फुटी-कृतस्त्रथाहीत्यारभ्य भवेदित्यन्तेन ग्रन्थेन । अस्मिन्पक्षेऽथशब्दोऽर्थान्तरोपक्रम आनन्तर्ये वा विवक्षितो ज्ञेयः । तत्रार्थान्तरोपक्रमस्य चानन्तर्यार्थाव्यतिरेकादानन्तर्यमेव तस्यार्थ इति पर्यवस्यति । तस्य तु केश्चिह्वरचिता वेदान्तचन्दिका ।

सर्वपदार्थविषयकज्ञानसाधकमिति तस्य स्वातन्त्र्यं भवति । नतु स्वतन्न्रतायां को दोष इत्यत आहुः— 'तथा चे'ति । एतदेव स्फुटीकुर्वन्ति—'तथाही'त्यादिना । 'तद्यदी'ति । तत्तस्माद्रह्मण उपनिषदे-कवेद्यत्वात् । 'स्वतन्त्र्रे'ति । अनपेक्ष्यैव वेदान्तवाक्यानि यदि मीमांसा प्रवृत्ता स्यात् । 'न भवेदि'-ति । औपनिषदत्वाभावात् । वहुवादिसम्मतत्वादानन्तर्यार्थक एवाऽस्मिन् पक्षेऽथशब्दो वोध्यः । आनन्तर्यञ्च वेदाध्ययनस्य । वेदार्थधर्माऽववोधस्य वा ग्राह्मम् ।

## श्रीलाल्स्भट्टकृता गृढार्थदीपिका।

द्विधेयत्वे सिद्ध इष्टसाधनत्वाऽवगतौ 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेती'तिश्रुतेर्नब्बज्ञानसौवेष्टसाधनत्वात्तज्ज्ञानसाधनीभूतवेदान्तवाक्यविचाररूपत्वाजिज्ञासाशास्त्रस्य वेदान्तशेपत्वमेव स्यान्नतु स्वतत्रवता । स्वतन्त्रतायां हि जिज्ञासाशास्त्रं वेदान्तशास्त्रं न स्यात् । तथा सित 'तन्त्वौपनिषद्मि'ति
श्रुतेः केवलोपनिषद्वेद्यस्य म्रब्यणो ज्ञानाऽभावेन निर्गुणा मुक्तिर्न स्यात् । विपक्षे वाधकमाहुः—'अन्यथा अथ योगानुज्ञासनमि'त्यादिना । अथ योगानुज्ञासनमित्यादौ योगानुशासनस्य
वेदान्तश्रवणप्रभृतिफलातिरिक्तातीन्द्रियपदार्थविषयकज्ञानसाधकत्वात्स्वातन्त्र्यं भवति । तद्वजिज्ञासाशास्त्रस्यापि स्वातन्त्रयं स्यात् । तत्त्वनिष्टम् । वेदान्तश्रवणादिफलकूपमोक्षातिरिक्तफलसाधकत्वात् ।
स्वतन्त्रतायां दोषमाहुः—'तथा च ज्ञानानुपयोग' इत्यारभ्य 'न व्रह्मज्ञानं भवेदि'त्यन्तम् ।
अस्मिन्पक्षेऽथशब्दोऽर्थान्तरोपक्रम आनन्तर्ये वा विविध्वतोऽस्ति । तत्राऽर्थान्तरोपक्रमस्याऽनन्तर्याऽर्थाभेदादानन्तर्यार्थे एव पर्यवस्यति । तच्चोपक्रमस्याऽऽनन्तर्यं यथोचितं सिद्धमेवास्तीति पक्षान्तरमाहुः—

## भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

व्यप्रत्ययघितकर्तव्यपदाध्याहारे कृते विचारस्य वैधत्वं साद्वैधश्च विचारो वैदिक इति विचारस्योपनिष-दुक्तफलसमर्पकता भविष्यति न तु योगपुराणादीनामिवानौपनिषत्फलसमर्पकतेत्यर्थः। अन्यथा कर्तव्य-पदाध्याहाराभावे। तथा च स्वतन्नतासत्त्वे च। ज्ञानानुपयोगः औपनिषज्ज्ञानानुपयोगः। एतदेवो-पपादयन्ति—'तथाही'त्यादिना।

१ को हानिरित्यशुद्धः पाठः कपुस्तके ।

अथवा अध्याहारकरणापेक्षयाऽथदाच्य एवाऽधिकारे व्याख्येयः। वेदाऽध्ययनाऽऽन-न्तर्यं तु सिद्धमेव । न ह्यनधीत एव विचारमहिति । तत्रैतत्स्यात् स्वतन्त्रतेति । तत्र

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

स्वानिमनत्वात्पक्षान्तरमाह—'अथवे'ति । अध्याहारो ह्यश्चतस्य भवति । तथा च तद्पेक्षयाऽथशब्दोऽधिकार एव व्याख्येयः । अत्रैवकारोऽधिकार इत्यनेन संवध्यते । अथाधिकियते ब्रह्मजिज्ञासेति ।
अधिकारः प्रारम्भः । ननु ब्रह्मजिज्ञासाया वेदाध्ययनानन्तरभावित्वादानन्तर्यार्थ एव भवेदित्याशङ्कचाऽऽह—'वेदाध्ययने'ति । ब्रह्मजिज्ञासाया वेदाध्ययनं विनाऽसम्भवात्तदानन्तर्यस्याऽऽक्षेपलभ्यत्वात्त्र
तद्वाचकपदापेक्षा युज्यते । अनन्यलभ्यस्यैव हि शब्दार्थत्विमत्युभयवादिसिद्धत्वात् । तदेव विशदयन्ति—
'न ह्यनधीत एवे'ति । नन्वध्याहारकरणापेक्षयाऽथशब्द एवाधिकारे व्याख्येय इति यदुक्तं, तन्न
युक्तम् । तथा सित कर्तव्यपदाध्याहाराभावाद्भवदुक्तरीत्या जिज्ञासायाः स्वातन्त्र्यसम्पत्तो चृद्दकुड्यां

## गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

माणदोषात्पक्षान्तरमाहुः—'अथवे'ति । अधिकारे प्रारम्भे । इदं पूर्वमेव व्याख्यातम् । आनन्तर्यार्थ-कत्वं खण्डयन्ति—'वेदे'ति । अधिकारपक्षे खातन्त्र्यदोषमन् तं परिहरति—'तन्ने'ति । तन्नाऽधि-कारपक्षे । एतद्दूषणम् । किं दूषणिनत्यत आहुः—'खतन्त्रत्ते'ति । दूषणिविधानस्य-प्रतिविधानप्रतिज्ञाकैश्चिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

अथैतत्पक्षस्य वहुदोपग्रस्तत्वात्पक्षान्तरमाहुः—'अथवे'ति । अत्रैवकारोऽधिकारपदेन सम्ब-ध्यते । यथाश्चत एव वा तत्सम्बन्धः । आनन्तर्यार्थत्वे ह्यथशब्दस्याऽध्याहारापेक्षा । तस्याऽधिकारा-थत्वे तु सा नेति । अधिकारः प्रारम्भः । नन्वधिकारार्थत्वे कर्तव्यादिपदाकाङ्काऽभावाजिज्ञासाया अवैधत्वे वैदिकाधिकार्यप्राध्याऽनधीतवेदाङ्गः श्र्द्रोप्यधिकारी स्यादित्यत आहुः—'वेदाध्ययने'-ति । अग्रे वेदान्तवाक्यानामेव विचार्यत्वेन वेदाध्ययनस्याऽऽक्षेपलभ्यत्वात्तदानन्तर्यन्तु सिद्धमेवेति

#### श्रीलाल्सभद्दकृता गृहार्थदीपिका।

'अथवाऽध्याहारे'त्यादिना । ननु कदेयं जिज्ञासा कार्यत्याकाङ्कायामाहुः—'वेदाध्ययनान-न्तर्यं'त्वित्यादि । वेदाध्ययनान-तर्यस्य सिद्धत्वात्तदर्थमथशब्दो न प्रयोक्तव्य इति भावः । कथं वेदाध्ययनं सिद्धमित्याकाङ्कायामाहुः—'न ह्यनधीत एवे'ति । न अधीतो येन स अनधीतः । अन-धीतवेदो वेदार्थजिज्ञासायामनिधकारीत्यर्थः । 'तन्नैतत्स्यादि'त्यादि । तन्न अधिकारार्थकथने

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

अधाध्याहारपक्षे दोषाद्विचारस्य सौत्राक्षेरिते कर्तव्यतामुपपादियतुमाहुः—'अथवे'त्यादि । अधिकारेऽधिकर्तव्य इत्यस्मिन्नर्थे । नन्वथराष्ट्रस्याधिकारार्थत्वे वेदाध्ययनानन्तर्यार्थरूपाथराब्दार्थ-स्यालाभादनधीतवेदैः श्रूद्रादिभिरपि वेदान्तिवचारः कर्तव्यो भवेदित्यत आहुः—'वेदाध्ययने'-त्यादि । अत्रायशब्दस्याधिकारार्थत्वपक्षेऽपि कर्तव्यतारूपविध्यर्थस्य लाभेऽपि स्वतन्नतादोषः परिहृत एव । अत एव 'अथशब्दानुशासन'मित्यन्नाऽथशब्दस्य प्रस्तावरूपाधिकारपदवाच्यकर्तव्यतारूपार्थकरणेऽपि व्याकरणस्य नावैदिकार्थोपयोगित्वलक्षणं स्वातन्त्र्यम् । तथा 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासे'त्यत्रापि न स्वातन्त्र्य-

१ नह्यनधीतवेद एवेत्यपि पाठः । २ अयं न्यायः ।

# प्रतिविधास्यामः । वेदार्थब्रह्मणो वेदानुकूलविचार इति । किमत्र युक्तम् । व्याख्यानमिति ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

प्रभातवृत्तान्तवरपूर्वोक्तदूपणगणप्रसङ्गः स्यादित्याह—'तन्नैतत्स्यादि'ति । अध्याहाराऽभावे एत-दव्यवहितपूर्वक्षणोक्तमेव दूषणं स्यादित्यर्थः । किं तदित्याकाङ्क्षायां स्मारयति—'स्वतन्नते'ति । तत्रोत्तरं वदाम इत्याहुः—'तन्न प्रतिविधास्याम' इति । जिज्ञासाठक्षणोक्तिमुखेन तदुत्तरमाहुः— 'वेदार्थन्नह्मणो वेदानुक्ठिवचार'इति । ब्रह्मणो वेदानुक्ठिवचार इत्युक्ते 'आकादास्तिहिङ्का-दि'त्यादावाकाशादिविचारस्योक्तत्वादव्याप्तिः स्यादतो 'वेदार्थ'इति । ब्रह्म हि 'एकोऽहं वहु गोस्नामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

माहुः—'प्रतिविधास्याम' इति । इदानीमेव दूषणपरिहारं करिष्यामः । परिहारप्रकारमाहुः— 'वेदे'ति । वेदानुकूल इत्यनेन स्वतन्नतापरिहारः । ननु पक्षद्वये दूषणाऽभावार्तिक युक्तमित्यत आहुः– केश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

नाऽनधीतवेदस्य श्र्याऽधिकारित्वशङ्कावसरः । ननु मास्तु श्र्यादेरिधकारित्वप्रसङ्गरूपो दोषः, परं दूषणान्तरं तु स्यादेवेत्याहुः—'तन्ने'ति । तन्नाऽधिकारपक्षे । एतदनुपदमेव वक्ष्यमाणम् । किं तिद्याकाङ्कायामाहुः—'स्वतन्त्रते'ति । तत्र समाधिं वदन्ति—'तन्ने'ति । स्वातन्त्र्यदोपप्रसत्तौ । प्रति-विधास्यामः स्वरूपकथनेन समाधिं करिष्यामः । किं तत्स्वरूपित्याकाङ्कायामाहुः—'वेदार्थे'ति । वेदार्थत्वेनाऽवगतस्य ब्रह्मणो वेदोक्तब्रह्मप्रतिपादनप्रकाराङ्गभूतो विचारः । नाऽतः पाणिनीयकणादादि-कृतविचारेऽतिप्रसङ्गः । नाऽप्ययं नियमो यस्याऽधिकारस्तत्स्वतत्रमेव शास्त्रं, नाङ्गमिति । अथ शब्दानुशासनित्यत्र व्यभिचारात् । अथाऽथशब्दस्य सिद्धार्थाऽनुवादकत्वं युक्तमुताऽधिकारार्थत्वेन व्याख्यानं वेत्युभयपक्षेऽप्यध्याहारस्वतत्रतारूपदोपयोस्तुल्यत्वादिति कश्चित्सकृतत्वयाऽनुयुङ्के—'किमन्ने'ति । तत्र युक्तत्वात्सिद्धान्तत्वेनोत्तरपक्षमेवाऽऽहुः—'व्याख्यानिमे'ति । तत्र विनिगमक-

#### श्रीलास्भट्टकृता गृढार्थदीपिका।

पूर्वोक्तरीत्या स्वतन्नतारूपो दोषः स्यादित्यर्थः । ननु ति कतोऽिषकारार्थत्वं कल्प्यत इत्याराङ्ग्या-ऽऽहुः—'तन्न प्रतिविधास्याम' इति । तदेव प्रतिविधानमाहुः—'वेदार्थन्नह्मण' इत्यादिना । व्रह्मजिज्ञासा अधिकियत इत्युक्तौ ब्रह्मणो वेदार्थत्वात्तदनुकूठ एव विचारो भवतीति विचाररूपिज-ज्ञासाया वेदान्तरोपत्वं सिद्धमेवित तद्र्यं न कर्त्तव्यपदाध्याहारः । तथा चाऽथशब्दस्याऽिषकारपरत्वेन व्याख्या युक्तेवेत्यर्थः । एवं प्रतिविधायाऽऽहुः—'किमन्न युक्तिमि'ति । अत्र कर्तव्यपदाध्याहारा-ऽथशब्दािषकारव्याख्यानयोर्मध्ये किं युक्तम् । उभयोः सम्भवदुक्तिकत्वादित्यर्थः । उभयोर्मध्ये यद्यक्तं तदाहुः—'व्याख्यानिमे'तीति । अथशब्दस्याऽिधकारार्थपक्षव्याख्यानमेव युक्तम् । न तु

## भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

सम्भावना । तथापि 'तुष्यतु दुर्जन' इतिन्यायेनाऽभ्युपगमवादेनाशङ्कामाहुः—'तन्ने'त्यादि । तन्न कर्तव्यपदाध्याहाराभावपक्षे । एतत् वक्ष्यमाणं स्वतन्नतारूपं दूपणम् । तन्न दूपणनिमित्तम् । प्रतिविधास्यामः समाधानं करिष्यामः । समाधानमेवाहुः—'वेदार्थे'त्यादिना । वेदार्थन्नह्मणः सम्बन्धी ज्ञापको वेदानुकूलविचारो वेदार्थज्ञानोपयोगियावरकारणोपजीव्यो वास्तववेदार्थन्नह्मनिणायको विचर

व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तेः । यथा कर्मणि दर्शपूर्णमासौ तु पूर्वं व्याख्यास्यामः 'अथातो दर्शपूर्णमासौ व्याख्यास्याम' इति ।

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्यामि'ति रमणेच्छया सर्वरूपत्वेनाविभृतमिति यावन्तः शब्दास्ते सर्वेऽपि तद्वाचका एवति । अत एवोक्तं 'सर्वे सर्वार्थवाचका' इति । अत एवाऽऽकाशादिशब्दानां प्रथमाध्याये समन्वयः प्रति-पादित इति वेदार्थरूपत्वं तस्य । वेदार्थत्रद्वणो विचार इत्युक्ते नैयायिकादिकृतस्येश्वरविचारस्याऽऽपि त्रह्मविचारत्वप्रसिक्तः स्यात्प्रकारान्तरेण वेदार्थरूपस्य ब्रह्मण एव तद्विचारविषयत्वादतः समुदितमुपान्तम् । तथा च 'तं त्योपनिपदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुतेः केवलोपनिपद्देधब्रह्मजिज्ञासाया वेदान्तवाक्यान्तर्गतशब्दशेपत्वेन वेदानुकूलत्वात्तत्फलाऽतिरिक्तफलासाधकत्वेन पूर्वोक्तदूषणानवकाश इति भावः ।

नन्वेवमथशब्दस्यानेकार्थत्वेनाधिकारवाचकत्वेऽप्यत्र तदर्थकत्वे किं विनिगमकिमित्याहुः— 'किमन्न युक्तिमि'ति । अत्र सूत्रनिष्ठाऽथशब्दस्य तदर्थकत्वे किं विनिगमकत्वेन युक्तिमित्यर्थः । गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

'व्याख्यानिम'ति । अथशब्दार्थपक्ष एव युक्त इत्यर्थः । 'कुत्त' इत्यत आहुः—'व्याख्यानत' इति । व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिनं हि सन्देहादलक्षणम् । इयं, प्राचीनवैयाकरणतन्ने वाचिनका, पाणिनितन्ने ज्ञापकसिद्धा परिभापा । अस्यार्थः विशेषस्य अन्यतराद्यर्थरूपस्य व्याख्यानात् शिष्टकृतात् प्रतिपत्तिनिश्चयः । हि यतः सन्देहात् शास्तं अलक्षणं अनुष्ठापकम् । तथा न—नोचेत् सूत्रं व्यर्थस्यात् । शास्त्रस्य निर्णयजनकत्वौचित्यादिति । अत्रोदाहरणं 'अणुदित्सवर्णस्य चाप्रत्ययः' । इदं सूत्रं, अत्राण्परेण णकारेण पूर्वेण वेति सन्देहे । सूत्रं व्यर्थं स्यात् । अतः शिष्टैर्व्याख्यातं परेण णकारेणेति । एवमत्राप्यथशब्दः पाणिनिभाष्यकारैरिधकारे व्याख्यात इति प्रारम्भार्थकत्वमेवाथशब्दस्येति दिक् । ऋग्वेदे यजुर्वेदे च कर्मप्रतिपादके कल्पसूत्रे । उदाहरणार्थं व्याख्यानं दर्शयन्ति—यथेति । प्रथमत ऋग्वेदसूत्रे उदाहरणं दर्शयन्ति—'कर्मणि दर्श्वो'ति । यथा कतुशब्देन पशुसोमादीनां पूर्वनिरूपणस्य

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

माहुः—'व्याख्यानत' इति । विशेषेण प्रतिपत्तिर्विशेषप्रतिपत्तिः । सप्रयोजनं विचारप्रस्तावज्ञानम् । तत्र दृष्टान्तमाहुः—'यथे'ति । कर्मणि दर्शपूर्णमासादिषु यथा व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिस्तथा श्रीलाल्दभदृक्तता गृहार्थदीपिका ।

कर्तव्यपदाध्याहार इत्यर्थः । व्याख्याने फलमाहुः—'व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तेरि'ति । व्याख्यानं नाम तत्समानार्थकपदान्तरैर्विपक्षस्वपक्षवाधकसाधकतर्कोपन्यासपूर्वकं तद्र्थकथनम् । तादृशृपाव्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिः । सप्रमाणकवोधस्य सम्भवादित्यर्थः । तत्र दृष्टान्तमाहुः—'यथा भगवदीयश्रीमदिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

इति समुदितार्थः । इत्थं च वेदतदङ्गानामध्येतुरेव विचाराधिकार इत्थिस विचारपदव्याख्यानादेव लाभान्न स्वतन्त्रतादोषगन्धोऽपीति फलितम् । अन्न विचारस्य वैदिकत्वस्थापननिमित्तम् । किं युक्तम् कर्तव्यपदाध्याहारोऽथशब्दस्याधिकारार्थत्वरूपव्याख्यानं वा इति विप्रतिपत्तिः । तत्र सिद्धान्तमाहुः—

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तत्रोत्तरमाहः—'व्याख्यानिम'ति। तस्य तत्त्वे हेतुमाहः—'व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तेरि'ति। व्याख्यानं नाम तत्समानार्थकपदान्तरैर्विपक्षस्वपक्षवाधकसाधकतकोपन्यासपूर्वकं तदर्थकथनम्। तथा च ताद्यूपात्तस्माद्विशेषण प्रतिपत्तिर्विशेषप्रतिपतिः, सिवनिगमकं ज्ञानं, तस्य सम्भवादित्यर्थः। तत्र वैदिकं दृष्टान्तमाहः—-'यथा कर्मणी'ति। यथा कर्मणि दृशपूर्णमासौ तु पूर्वं व्याख्यास्याम इस्रत्र' तयोः पश्चाद्यपेक्षया पूर्वं व्याख्यानं किं विनिगमकिमत्यपेक्षायां सूत्रकारेणाऽथातो द्रशपूर्णमासौ व्या-ख्यास्याम इस्त्रेऽथश्चराऽतःशब्दाभ्यां विनिगमकस्योक्तेस्ततो विशेषप्रतिपत्तिर्देष्टा तथात्रा-

#### गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

ब्यवच्छेदः । अथशब्दस्याधिरार्थत्वात् व्याख्यानरूपमेव समाधानं कृतं न तु किञ्चित्तत्राध्याहृतं तद्द-दित्यर्थः । दर्शपूर्णमासयोः सर्वयागानां प्रकृतित्वात्प्रथमतस्तस्यैव विधानं वक्तुं पूर्वं व्याख्यास्याम इत्युक्तम् । व्याख्यानदृष्टान्तार्थं यजुर्वेदान्तर्गतापस्तम्वसूत्रमाहुः—'अथात्त' इति । नन्वध्याहारस्य स-

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

माहुः—'अथात' इति । व्याख्यानं नाम तत्समानार्थकपदान्तरैविंपक्षस्वपक्षवाधकसाधकतर्कोपन्यासपूर्वकं तद्रथकथनम् । तथा च व्याख्येयवाक्ये पश्चाद्यपेक्षायास्तयोः पूर्वं व्याख्याने किं वीजमित्यपेक्षायां सूत्रकारोऽथात्रो द्रशपूर्णमासौ व्याख्यास्याम इति द्वितीयसूत्रं प्रणीतवान् । तत्र
चाऽथाऽतःशब्दाभ्यां तयोः पूर्वव्याख्याने विनिगमकोत्तया विशेपप्रतिपत्तिर्दृष्टा तथाऽत्रापि भविष्यतीत्यथः । व्याख्यानसूत्रार्थस्तु—यतो द्रशपूर्णमासौ पूर्वमेवाधिकियेत आरभ्येते । अतस्तावेव पूर्वं
व्याख्यास्यामो निरूपयिष्यामः ।

#### श्रीलाल्सहकृता गूढार्थदीपिका।

कर्मणि द्र्शपूर्णमासौ तु पूर्व व्याख्यास्याम' इति । यथा कर्मणि द्रशपूर्णमासौ तु पूर्व व्याख्यास्याम' इति । यथा कर्मणि द्रशपूर्णमासौ तु पूर्व व्याख्यास्यामः द्रियंति । व्याख्यानवाक्य-व्याख्यास्याम इत्यत्र तयोः पश्चाद्यपेक्षया पूर्व व्याख्याने किं विनिगमकिमत्यपेक्षायां सूत्रकृता अथातो द्रशपूर्णमासौ व्याख्याम इति सूत्रे द्याथ्यावेदन, अतःशब्देन च विनिगमकस्योक्तेस्ततो विशेष-प्रतिपत्तिदृष्टातथेहापीति भावः । एवं व्याख्यानेथशब्दस्याधिकारार्थत्वे सिद्धे किं फलमित्याकाङ्काया-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

व्याख्यानमिति । व्याख्यानपक्षे सम्मितमाहुः—व्याख्यानत इति । व्याख्यानतो विशेष-प्रितपत्तेनिह सन्देहाद्रुक्षणिमिति । तत्र दृष्टान्तमाहुः—'यथे'त्यादि । तथा च, 'द्र्रापूर्णमासौ तु पूर्व व्याख्यास्यामः' इति व्याख्येयं निरूपितम् । तत्र तुशब्देन पशुसोमादीनां पूर्वनिरूपणस्य व्यवच्छेदः कियते । तत्र किं गमकिमित्याकाङ्कायां अथातःशब्दयोव्याख्यानमित्यतोऽग्रे अथात इत्युक्तम् । व्याख्यानं तु यतो दर्शपूर्णमासावेव पूर्वमिधिकियेतेऽनुष्टीयेतेऽतो हेतोः पूर्व व्याख्यास्याम इत्यथशब्दस्याधिकारार्थत्वव्याख्यानरूपमेव समाधानं कृतं न तु किंचित्तत्राध्याहृतमित्यर्थः । एवमत्राप्यथशब्दव्याख्यानादेवोपपत्तावध्याहारो निरर्थक इत्यर्थः । 'द्र्रापूर्णमासौ व्याख्यास्याम' इति व्याख्याप्रतिज्ञा ।

१. पूर्वकतदर्थकथनमिति खपुस्तकम् । २. सूत्रतो दर्शपूर्णमासानिलादि कपुस्तकम् ।

अथ वै तहींमानि सिध्यन्ति प्रयोजनानि अधिकाकाङ्का न भवेत्, अध्याहारश्च, पुरु-षार्थश्च सिध्येत्, उच्छेदश्च न भवेदिति । कथम्?। अथराब्दोऽर्थचतुष्टये वर्तते, मङ्गले-

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

पीति भावः । नन्वेवं व्याख्यानस्य विशेषप्रतिपत्तिजनकत्विनयमेनाऽत्रत्याथशब्दस्यापि व्याख्यानेनाधिकारार्थत्वे सिद्धेऽपि ततः किं जातमित्याकाङ्कायामाहुः—'अथवे'ति । अथ विशेषप्रतिपत्त्यनन्तरम् ।
तश्चिषिकारार्थत्वे । वै निश्चयेन । इमानि अग्ने वक्तव्यत्वेन बुद्धिस्थानि चत्वारि प्रयोजनानि
सिध्यन्ति । तान्येवाऽऽहुः—'अधिकाकाङ्का न भवेदि'त्यारम्या'धिकारार्थे एव श्रेयानि'त्यन्तेन
सन्दर्भेण । अधिकाकाङ्काभावो,ऽध्याहाराभावः, पुरुंषार्थसिद्धिः शास्त्रोच्छेदाभावश्चेति चत्वारि प्रयोजनान्यधिकत्यारम्य भवेदितीत्यन्तेनोदिष्टानि । उपपत्तिपूर्वकं वक्तं चोदयित—'कथिम'ति । तान्येवोदेशकमेणाऽऽहुः—'अथे'त्यादिना । अथेत्यारम्य संन्यासानुपपत्तिश्चेत्यन्तो ग्रन्थ उपपत्तिपूर्वकमाकाङ्काभावप्रतिपादने विपक्षवाधकतर्करूपेणोपन्यस्त इति ज्ञेयम् ।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

र्वसम्मतत्वात्स एव कुतो नाद्रियत इत्यतस्तत्र स्वमते भूषणानि परमते दूषणान्याहुः—'अथवे'ित ।
केश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

ननु सिद्धेऽप्यधिकारार्थत्वे ततः किं फलमित्यपेक्षायामाहुः—'अथवा' इति । अधिकारार्थत्व-सिद्ध्यनन्तरम् । वै निश्चयेन । तर्हि व्याख्यानपक्षे । हमानि बुद्धिस्थान्यनुपदमेव वक्ष्यमाणानि । दूपणान्तररूपार्थान्तरोपकमार्थको वाऽयमथश्चव्दः । तर्ह्यधिकारार्थत्वे । नाऽऽनन्तर्यपक्षे । तान्येव

माहुः—'अथ वै तर्हामानि सिद्ध्यन्ति प्रयोजनानि। अथ व्याख्यानेन विशेषप्रतिपत्त्यनन्तरम्। वै निश्चयेन। तर्हीमानि प्रयोजनानि सिद्ध्यन्तीत्यर्थः। तान्येवाऽऽहुः—'अधिकाकाङ्क्षा न भवे'दित्या-दिना। 'आधिकाकाङ्क्षा न भवे'दिति। अधिकारार्थत्वाऽभाव आनन्तर्यार्थकथने कस्याऽऽनन्तर्यमित्यानन्तर्यप्रतियोगिनोऽधिकाकाङ्क्षा भवेत्। सा त्वधिकारार्थकत्वपक्षे न भवेदित्यर्थः। 'अध्याहारश्चेति। कर्तव्यपदाध्याहारश्च न भवेदित्यर्थः। पुरुषार्थश्च सिध्येदि'ति । अथशव्दस्यार्थचतुष्टयवाचकत्वे-ऽप्यथशव्दश्चत्येव मङ्गलसिद्धने मङ्गलवाचकत्वम् । अर्थान्तरस्य पूर्वोक्तस्याऽत्राऽभावान्नाऽर्थान्तरोपकन्मोऽत्र। अतः परमान्तर्यमधिकारश्चाऽविश्चष्टः। तत्राऽऽनन्तर्यवाचकत्वकथने कस्यानन्तर्यमित्याकाङ्क्षायां

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

इतः परं व्याख्यानपक्षे गुणसमूहमध्याहारपक्षे दोषसमूहं च वक्तमाहुः—'अथवे'त्यादि । एति अस्मिन् व्याख्यानपक्षे । इमानि वक्ष्यमाणानि । अधिकाकाङ्का अथशब्दस्यानन्तर्यरूपे- ऽर्थे वाच्ये सित वेदार्थविचारे वेदाध्ययनानन्तर्यस्यान्यथानुपपित्तप्रमाणेनेव लाभेऽनन्यलभ्यस्येव शब्दा- र्थत्वाद्यशब्देन कस्यानन्तर्यं वोधनीयमित्यधिकाकाङ्केत्यर्थः । न भवेत् साऽधिकाकाङ्काऽप्यथ- शब्दस्याधिकारार्थत्वपक्षे न भवेदित्यर्थः । अध्याहारश्च कर्तव्यपदाध्याहाररूपदोपश्च न भवेदित्यर्थः । पुरुषार्थः मोक्षरूपपुरुषार्थः । उच्छेदः अथशब्दस्यानन्तर्यरूपेऽर्थे वाच्ये यस्यानन्तर्यं व्यासविचारे वक्तव्यं तस्यालामे विचारोच्छेद इत्यर्थः । न भवेत् अथशब्दस्याधिकारार्थत्वपक्षे न

ऽधिकारे आनन्तर्ये अर्थान्तरोपक्रमे च । तत्र श्रुतिमात्रेणैय मङ्गलसिद्धेरर्थान्तरस्य च पूर्वोक्तस्याऽभावान्नात्र तत्कल्पनम् । अथाऽविद्यार्थेत आनन्तर्थे चाधिकारे चेति ।

## गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

नन्वथरान्दस्य हि मङ्गलाधिकारानन्तर्यार्थान्तरोपक्रमभेदेनार्थचतुष्टये राक्तत्वान्मङ्गलार्थोऽत्रत्योऽथरान्दः करमान्न भवति । तथा च मङ्गलहेतुत्वात्प्रत्यहं ब्रह्मजिज्ञासिति स्त्रार्थः सम्पर्धतेत्वत आह—
'तन्त्र श्रुतिमान्नेणें'ति । पदार्थ एव हि वाक्यार्थे समन्वीयते, नाऽपदार्थः । स च वाच्यो लक्ष्यो वा । न चेहाथरान्दवाच्यं लक्ष्यं वा मङ्गलं, किन्तु मृदङ्गध्वनिवद्धरान्दश्रवणमात्रकार्यम् । न च कार्यज्ञाप्ययोर्वाक्यार्थे समन्वयः शान्दे व्यवहारे कचिद्धि दृष्टचर इति नाऽरान्दवाच्यत्वं तस्य । नन्वेवं 'अंङ्कारश्चाध्वरान्दश्च द्वाचेत्तौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिर्धातौ तस्मानमाङ्गलिकाञ्चभावि'ति स्मृतिन्याकोप इत्यत आहुः—'श्रुतिमान्नेणेव'ति । अधिकाराद्यर्थप्रयुक्त एव द्यथरान्दः श्रुतिमान्नेणेव वेणुवीणाध्वनिवन्मङ्गलसाधको भवत्यन्यार्थनीयमानोदकुम्भवदिति न पूर्वोक्तन्सम्मित्वाकोपः । नन्वेवं मङ्गलवाचकत्वाभावेऽप्यर्थान्तरवाचकत्वे किं वाधकमित्याकाङ्गयामाहुः— अर्थान्तरस्य च पूर्वोक्तस्याभावादि'ति । अर्थान्तरवाचकत्वे त्वथरान्दस्य पूर्वप्रकृतार्थापेक्षा भवति । न चेह कश्चनार्थः पूर्वं प्रकृतोऽस्ति । ब्रह्मजिज्ञासाया एव प्रथमतोऽधिकृतत्वात् । तस्मान्नात्र

## गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

'अर्थचतुष्टये वर्तत' इति । अत्र स्त्रे सम्भावितो वर्तत इसर्थः । एतेन 'मङ्गलानन्तरारम्भ-प्रक्षकात्स्न्येष्वयो अथेति । अथायो संदाये स्यातामधिकारे च मङ्गले । विकल्पा-नन्तरप्रक्षकात्स्न्योरम्भसमुचय' इति कोशोत्त्या न विरोधः । 'अध्याहारश्चे'ति । न भवेदिति पूर्वेणान्वयः । 'अर्थान्तरस्ये'ति । पूर्वं किञ्चिदुक्त्वाऽथेदमुच्यत इसर्थान्तरस्येसर्थः । अधिका-

## कैश्चिहिरचिता चेदान्तचन्द्रिका।

प्रकाशयन्यधिकेत्यादिना । अध्याहारश्चेति । अत्र न भवेदित्यनुषङ्गः । अत्र चोदयति—'कथिन'ति । विस्तरेणोक्तप्रयोजनसिद्धिप्रकारं वक्तुमुपक्रमन्ते—'अथद्माद्द्द' इति । तदेवाहुः—'मङ्गल'
इत्यादिना । 'तन्त्रे ति । अर्थचतुष्ट्यमध्येऽथशब्दस्य अवणादेव मङ्गलसिद्धेरस्य च नात्रेत्यादिनाऽन्वयः ।
तथाच मङ्गलस्य वृत्त्याऽथशब्दार्थत्वाऽभावेन वाक्यार्थेनान्वयान्न मङ्गलार्थकत्वकत्पनं युक्तम् ।
किन्तु. दुन्दुभिध्वनिवद्धवीदिनमिस्क्रियावचाऽथशब्दअवणं मङ्गलं जनयतीति तद्धेतुत्वमात्रं तर्भति
भावः । अतएव स्मृतौ माङ्गलिकाचित्येवोक्तम् । एवं ब्रह्मजिज्ञासायाः पूर्वमुपक्रान्तस्य कस्यचिदप्यर्थस्याऽभावादन्नाऽथशब्देऽर्थान्तरोपक्रमार्थत्वस्य च न कल्पनं युक्तमित्यर्थः । तत्र पूर्वं मङ्गलार्थाऽ
नतरोपक्रमार्थत्वं निषिध्याऽविशिष्टमर्थद्वयमनुवदन्ति—'अथे'ति । पूर्वोक्ताऽर्थद्वयनिषेधाऽनन्तरमान-

## भगवदीयश्रीमदि्च्छ।रामप्रणीतः प्रदीपः ।

भवेदित्यर्थः । अथशब्दस्याधिकारार्थत्वपक्षे उक्तानि दूपणानि केन प्रकारेण न भवन्तीत्यत्र प्रकारं पृच्छति—कथिमिति । मङ्गले 'ओङ्कारश्चाथशब्दश्च द्वावेतो ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिक्कान्तौ तेन माङ्गलिकावुभावि'तिवाक्यान्मङ्गले । अथाधिकारे 'अथशब्दानुशासनिभ'त्यादौ । आनन्तर्य्ये—'भुक्त्वाऽथ गमिष्यामी'त्यादौ । अर्थान्तरोपक्रमे—यथादौ किंचिदुक्त्वाऽथेदमुच्यते इत्यादौ ।
अतिमान्नेण अथशब्दश्चितिमानेण । पूर्वोक्तस्याभावात् अथातो ब्रह्मजिज्ञासेत्यत्र पूर्वोक्तार्थान्त-

आनन्तर्यं त्वध्ययनस्य स्वतःसिद्धत्वादधिकाकाङ्का भवति। तथा सति तदभावान्न विचारः सिध्येत्।

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

काङ्का न भवेदित्यस्य प्रयोजनमाहुः—'आनन्तर्ये तिव'ति संन्यासानुपपत्तिश्चेत्यन्तम् । मीमांसकमत आक्षिप्तस्यापि शब्दवोधे भानं स्वीकियते । एवं च वेदाध्ययनं विना विचारो न भवतीत्यनुपपत्त्याऽध्य-यनानन्तर्यमाक्षिप्यत इत्याक्षेपादेव तस्य लाभेऽथशब्देनाधिकं किं वोद्धव्यमित्यधिकाकाङ्का भवेदित्यर्थः। ननु भवत्वधिकाकाङ्का । अधिकं किञ्चित्कल्पते (१) इत्यत आह्—'तथा सती'ति । तद्भावात् केश्चिहरचिता वेदान्तचिक्का ।

न्तर्येऽधिकारे चाऽथशन्दप्रयोगाद्धेद्वयं तथेत्यर्थः । तत्राऽधिकारपक्षस्याऽभिमतत्वादानन्तर्यपक्ष एव वाधकानि प्रदर्शयन्ति—'आनन्तर्यं त्वियंति । 'सिद्धत्वादि'ति । विचाराऽन्यथाऽनुपपत्येव सिद्धत्या तदानन्तर्यस्याऽनन्यत्रभ्यो हि शन्दार्थ इति न्यायेन न तद्धेकत्वमथशन्दस्य वक्तुं शक्यमिति, ततोऽध्ययनादिधकस्याऽन्वयन्यतिरेकसिद्धकारणभावस्य पदार्थस्याऽऽकाङ्का भवति । तस्यां च सत्यां तादृशस्य च कस्याप्यर्थस्याऽसत्वाद्विशेपणाऽभावप्रयुक्तविशिष्टाऽभावेन विशिष्टजिज्ञासास्वरूपासिद्ध्या योग्यत्वादस्य वाक्यस्य प्रवर्तकत्वाऽभावान्न विचारः सिद्ध्येदित्यर्थः । तादृशाऽधिकाभावप्रकारमेव श्रीलाद्भिदृक्ता गृहार्थद्विषका ।

वक्ष्यमाणरीत्या न कस्याप्यानन्तर्य्यमायातीत्यानन्तर्य्यप्रतियोगिन आकाङ्क्षेव तिष्ठेत्। तदेतदुक्तम् । तथा सित तदभावान्न विश्वारः सिध्येत् । अतो जिज्ञासाया असिद्ध्या पुरुषार्थो न सिद्ध्यति । अधिकारार्थत्वे त्वाकाङ्कादिरूपप्रतिवन्धकाऽभावाजिज्ञासायाः साफल्ये ब्रह्मविचारे कृते तत्साधनाऽवगतौ पुरुषार्थः भगवदीयश्रीमदिर्द्यासम्बर्णतः प्रदीषः ।

रस्याभावादित्यर्थः । तत्करुपनं अथशन्दस्यात्रत्यस्यार्थान्तरोपक्रमार्थत्वकल्पनम् । स्वतःसिद्धत्वात् अन्यथानुपपित्तिसद्धत्वात् । अधिकाकाङ्का अथशन्दस्याधिकाकाङ्का । 'तथा सती'त्यादि । तथा चेतरेषामर्थानामसम्भवस्य पूर्वमुक्तत्वादाकाङ्कितस्याधिकाररूपार्थस्याप्यनङ्गीकारेऽथशन्दोऽनर्थक एव स्यात् । तथा सित वाक्यस्य विचारकर्तन्यतावोधकत्वमि न स्यादित्यर्थः ।

# तथाहि न तावद्धर्मिविचार।नन्तर्य्यम् । विपर्ययसम्भवात् । न च पाठतो नियमः ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

अध्ययनातिरिक्तधमिविचारात्मकविषयस्य लाभादित्याशङ्क्य तदभावप्रकारमाहुः—'तथाही'ति। 'न ताबदि'ति । न हि धमिविचारानन्तर्यमत्र वक्तुं शक्यम् । धमिजिज्ञासायाः पूर्वमप्यधीतस्वाध्यायेन वस्नविचारस्य कर्तुं शक्यत्वेनाऽऽनन्तर्यविषययस्याप्यत्र सम्भवात् । न'न्वासुप्तेरामृतेः कालं नये-द्वेदान्तचिन्तये'त्यादिवाक्यैविंचारस्य सर्वदेव कर्त्तव्यत्वमापति । तच शुद्धेन्तःकरणे भवति । सा च निष्कामकर्मानुष्ठानेनेति तदर्थं धमिजिज्ञासायाः पूर्वमपेक्षितत्वेन कथं धमिजिज्ञासां विना बह्मजिज्ञासोपपत्तिः। अत एव 'गृही भूत्वा वनी भवेद्वनी भूत्वा प्रव्रजेदि'ति जावालश्रुतिर्गार्हस्थ्येन धमीनुष्ठानं सूचयति। स्मृतिरिप 'अधीत्य विधिवद्वेदान्पुत्रानुत्पाद्य धमेतः। इष्ट्वा च शक्तितो गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

कस्याप्यधिकस्याऽभावात् । तदेवोपपादयन्ति—'तथा ही'त्यादिना । 'विपर्ययसम्भवादि'ति । 'अथातो धर्मिकिज्ञासे'ति पूर्वतन्नस्त्राथशब्दस्याप्यानन्तर्यत्वेन न्नहाविचारानन्तरं धर्मविचार इत्यस्यापि सम्भवादित्यर्थः । 'पाठत' इति। पूर्वं वेदैर्धमः पठ्यतेऽनन्तरं न्नह्यति तदेवाथशब्दस्य धर्मान्तर्यार्थत्वे नियामकिमत्यर्थः । तन्नापि पाठेऽपि । तथा अनियमः । तन्नापि आचारेऽपि । 'प्रत्यवाये'ति । विध्युक्तकमभङ्गे प्रत्यवायः । यथा पष्टाप्टके तृतीये प्रपाठके पशुप्रकरणेऽवदानकमो विहितः । तथाहि हृद्यस्याग्रेऽवद्यत्यथ जिह्नायां अथ वक्ष्मसो यद्वे हृद्येनाभिगच्छिति तिज्ञह्या वदिति यिज्ञह्या वदिति यिज्ञह्या वदिति । तस्माद्वद्यत्येनाभिगच्छिति । अत्र भाष्यम् – ठोके प्रथमं हृदयेन यिज्ञिश्चिनोति तत्पश्चाजिह्या वदिति । पुनरपि तदेव निःशेषेणोञ्च-ध्विना यदा वदिति तदानीमुरस उध्वदेशगतव्यत्वेन वदिति । तस्माद्वद्यादीनां त्रयाणामंशक्रमेणावद्यते । एतदेव कमावदानं पशोरङ्गेषु यथा पूर्वं भविति । यथा ठोकेभिवादनव्यवहारः पूर्वं प्रवृत्तस्त्रथेव भवतीति । अत्र तु तदभावाद्विहितक्रमाकरणनिमित्तप्रत्यवायाभावादिति भावः । नन्वाचारस्य श्रुतिसमृतिमृत्यत्वेन प्रामाण्यात्कचिच्छुतौ कर्मत्रह्मविचारयोः कमो विहितः स्यादिति किश्चिद्वराचिता वेदारवचित्रका ।

प्रदर्शयन्ति—'तथाही'त्यादिना । अधिकाऽऽकाङ्काप्रकतया धर्मविचारानन्तर्यस्य वहुवादिसम्मतत्वात्तदेवादो निपेधन्ति । 'न तावदि'ति । तत्र हेतुमाहुः—'विपर्ध्यये'ति । हृदयाद्यवदानक्रमविद्द् कमबोधकप्रमाणाऽभावाद्धर्मजिज्ञासायाः प्रागिष ब्रह्मजिज्ञासायाः कर्तुं शक्यत्वादित्यर्थः । नतु 'गृही भृत्वा वनी भवेद्धनी भृत्वा प्रव्रजेदि'त्यादिश्वत्या, 'अधीत्य विधिवद्धेदान्पुत्रानुत्पाद्य धर्मतः । इष्ट्रा च दात्तितो यज्ञैर्मनो मोक्षे निवेद्यायेदि'त्यादिस्मृत्या च, बोधिताश्रमृधर्मकमेणैव धर्मब्रह्मजिज्ञासयोः सिद्धशेषशेष्यादिभावेनोभयोः कमस्याऽपि सिद्ध्या कथं विपर्ययसम्भव इति चेत् । सत्यम् । यदि चेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद्यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवजेदि-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

अधिकारमात्रार्थत्वस्थापनार्थमन्यार्थतां दूरीकुर्वन्ति—'तथा ही'त्यादिना । धर्मविचारा-नन्तर्यं कर्मविचारानन्तर्यमथशब्दार्थ इत्यर्थः । विपर्ययसम्भवात् ब्रह्मविचारानन्तरं कर्मविचार इत्यपि सम्भवात् । 'अथ हृदयस्याग्रे अवद्यति अथ वक्षस' इतिवत् क्रमनियामकवाक्यस्याभावादि-त्यर्थः । पाठतः पूर्वं वेदे धर्मः पठ्यतेऽन्तरं ब्रह्मति तदेवाथशब्दस्य धर्मानन्तर्यार्थत्वे नियामकिम- तत्रापि तथा । न चाचाराद्व्यवस्था । तत्राप्यनियमसम्भवात् । प्रत्यवायाश्रवणात् । सम्भवेऽपि न वक्तव्यत्वम् । अध्ययनवत् । तथा च ततोऽप्याकाङ्का भवेत् ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

यज्ञैर्मनो मोक्षे निवेदायेदि'ति । निन्दति च कर्मानुष्ठानं विना मोक्षे मनोनिवेशनम् । अनधीत्य हिजो वेदाननुत्पाच तथा सुतान् । अनिष्ट्वा चैव यज्ञैश्च मोक्षमिच्छन् बजल्यधं इति । तच धर्मानुष्ठानं धर्मज्ञानापेक्षम् । तच धर्मजिज्ञासां विना न सम्भवति । अर्थक्रमस्याप्यत्र सम्भवात्कथं विपर्ययसम्भव इति चेत् । अत्रोच्यते । 'यथा हृदयस्याग्रेऽवद्यति अथ जिह्नाया अथ वक्षसं इत्यत्राऽथाऽग्रशब्दाम्यां कमो विवक्षितो, न तथेह जावालश्चतेः कमविवक्षा । यदि चेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेहृहाद्वा वनावेति श्रुत्यन्तरेण कर्मानुष्ठानकमाभावप्रदर्शनमुखेन वैरा-ग्यस्थैव तत्कारणत्वेन प्रदर्शितत्वात् । अत एव 'यदहरेच विरजेत्तदहरेच प्रव्रजेदि'ति श्रुतिः । निन्दावचनं चाशुद्धसत्वपुरुषाभिप्रायम् । अविशुद्धसत्वो हि पुरुषो मोक्षमिच्छंस्तदशुद्ध्या तदुपाये-ऽप्रवर्तमानः गृहस्थधर्ममपि नित्यनैमित्तिकमकुर्वन्श्रत्यहं वर्धमानकल्मषोऽधो गच्छतीत्यर्थः । तथा चाविशुद्धसत्वस्य नित्यनैमित्तिककर्मानुष्ठानेन पापनिवृत्तावपावरणे प्रत्यक्षोपपत्तिभ्यां संसारस्याऽनित्या-शुचिदुः खरूपतामप्रत्यृहमवबुद्ध्याऽस्मिन्ननभिरतिसंज्ञवैराग्यद्वारा जिहासोपावर्तते । ततस्तद्धानोपाय-पर्येषमाण, आत्मतत्वज्ञानमेव तत्साधनमित्यवगत्य तत्कारणाकाङ्कायां 'श्रोतच्यो मन्तच्य' इत्या-दिश्रुतिपर्यालोचनेन श्रवणादीनां तत्कारणत्वमवबुद्धा उपक्रमादिभिस्तित्सिद्धानुकूलमनोच्यापाररूपं विचारं चिकीर्पुरवितष्टते । यस्तु पुनः प्राग्भवीयकर्मवशाद्विशुद्धसत्वः संसारासारतादर्शनिनिष्पन्नवैराग्यः, कृतं तस्य कर्मानुष्ठानेन वैराग्यजनकेन । प्राग्भवीयकर्मानुष्ठानादेव वैराग्यस्य सिद्धत्वात्। इममेवाधि-कारिणमधिकृत्य यदि चेतरथा बह्मचर्यादेव प्रव्रजेदिति श्रुतिः प्रववृते । 'विविदिपन्ती'त्यादिका त्ववि-शुद्धसत्वं प्रतीतिर्न श्रुतीनां विरोध इत्यर्थः । तथा चाऽथशब्दस्यानन्तर्यार्थत्वे यत्पूर्ववृत्तं नियमे-**ऽनापेक्ष्यते तदानन्तर्यस्य वक्तुमुचितत्वाद्धर्मजिज्ञासायाश्य नियमेन पूर्ववितित्वाभावान्न तयाप्याकाङ्का-**पुरणमिति प्रतिवन्धकसत्वे ब्रह्मजिज्ञासाया असम्भवात्प्रतिज्ञासुत्रमसङ्गतमेव भवेदित्यर्थः । नतु धर्मवि-चारस्य नियतपूर्ववर्तित्वं पाठकमेण भविष्यतीत्याशङ्का।ऽऽह—ं न च पाठत' इति । अध्ययनवि-धिना हि स्वाध्यायमात्रस्य क्रमाक्रमौदासीन्येन विषयीक्रतत्वेनाऽक्रमेणापि तत्पाठे विधिवोधितफलो-पपत्तेः । नन्वेवमध्ययनविधेः कमनियामकत्वाऽभावेऽपि शिष्टाचारस्य तन्नियामकत्वं कस्मान्न भवती-गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

विहिताकरणरूपप्रत्यवायः सम्भवेदित्यत आहुः—'सम्भवेऽपी'ति । 'न वक्तव्यत्विम'ति । अथ-शब्देन न वोद्धव्यत्विमत्यर्थः । 'अध्ययनविदे'ति । अन्यथानुपपत्त्या कर्मविचारस्यापि पूर्वत्व-कैश्चिहरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

त्यादिश्चितिभराश्रमधर्मानुष्टानकमस्याऽनियतत्ववोधनान्न पृवेतित्तरमीमांसयोरङ्गाङ्गित्वसिद्धिरिति न विपर्वयो वाध्येत । नन्वेवं नियतत्वाद्धेराग्याऽऽनन्तर्यमेवाऽस्त्विति चेत् न । एतत्पक्षं स्वयमेव निराकरिष्टिन भगवद्भाष्यकारा इति ।

श्रीलाल्भट्टकृता गृहार्थद्गिपिका।

सिद्ध्येदिति भावः । 'सम्भवेऽपि न वक्तव्यत्वमध्ययनवदि'ति । धर्मविचारानन्तर्यनियमस्य सम्भवेऽपि धर्मविचारानन्तर्यस्य न वक्तव्यत्वम् । तत्र दृष्टान्तः । अध्ययनवत् । यथा वेदाध्ययनस्य

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

त्याशक्क्य नेत्याह—'न चाऽऽचारादि'ति । तत्रोपपत्तिमाह—'तत्रापी'ति । नहि सर्वेरविशिष्टैः क्रमेणाध्ययनं विधीयत इत्यत्र प्रमाणमित्त । केपांचिदध्ययने क्रमाभावस्यापि दृष्टत्वात् । नन्वेवं सर्वेषामध्ययनस्थेकरूपत्वाभावे किं नियामकिमत्यत आह—'प्रत्यवायाश्रवणादि'ति । व्युत्कमेणाध्ययने प्रत्यवायश्रवणे शिष्टानां तिन्नवृत्तिः स्यान्न चात्र तच्छ्वणमित्ति । तेन शिष्टानां क्रमेणाऽक्रमेण वा पाठस्य सम्भवान्न तदाचाराद्यवस्था कर्तुं शक्येति भावः । नतु 'क्रचां मृद्धानं यज्जपामुत्तानान्नं साम्नां शिरोऽधवणां मुण्डमुण्डं नाधीतेऽधीते वेदमाहुस्तमज्ञं शिराशिखत्वा-ऽसौ कुरुते कबन्ध'मित्यादिश्चतो वेदाध्ययनानन्तरमुपनिषदामनध्ययने वाधकस्योक्तेः शिष्टांनां तथेवाऽऽचारस्य सम्भवात्तित्रयामकत्वं कस्मान्न भवतीत्याशङ्क्याऽऽहुः—'सम्भवेऽपी'ति । वस्तुतस्त्रस्यां श्वतौ पूर्वकाण्डमात्राध्ययने वाधकस्योक्तेः काण्डद्वयाध्ययनस्य प्राप्ताविप क्रमोपिश्चितरमावान्त्रास्याः श्वतौ पूर्वकाण्डमात्राध्ययने वाधकस्योक्तेः काण्डद्वयाध्ययनस्य प्राप्ताविप क्रमोपिश्चित्तरमावान्त्रास्याः श्वतौ पूर्वकाण्डमात्राध्ययने वाधकस्योक्तेः काण्डद्वयाध्ययनस्य प्राप्ताविप क्रमोपिश्चित्तियानकत्वोपगमे तुं नाऽथशब्दवाच्यत्वं तस्य सम्भवति । तत्र दृष्टान्तमाह—'अध्ययनवदि'ति । गोस्वामिश्चीमित्रिरिधरिवरं विवरणम् ।

बोधादित्यर्थः । पूर्वीक्तदूषणमाहुः—'तथा चे'ति । 'आकाङ्का भवेदि'ति । अधिकाकाङ्का भवे-दित्यर्थः । नतु माठस्तु कर्मविचारानन्तर्यम् । वैराग्यादिसम्पन्नानामेव वेदान्तविचारेऽधिकारात्तदा-

# केश्रिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

नतु कर्मातुष्ठानक्रमस्याऽनियतत्वेऽपि नियतवेदवेदान्तपाठकमादेव धर्मविचारानन्तर्यनियमोऽिस्त्वत्याशङ्क्याऽऽहुः—'न चे'ति । 'तन्ने'ति । क्रमपक्षेऽपि जिज्ञास्यफठभेदेनैवाङ्गाऽङ्गित्वासम्भवेन
तथाविपर्ययसम्भवात् । तन्त्र पूर्वोत्तरकाण्डपाठ इतिवार्थः । शेपं पूर्ववत् । अध्ययनविधिना हि क्रमाक्रमौदासीन्येनैव स्वाध्यायाऽध्ययनमात्रस्य विषयीकृतत्वात् । नन्वेवमध्ययनविधः क्रमाऽप्राप्ताविप शिष्टाचारात्तथाऽस्त्वत्याशङ्क्याऽऽहुः—'न चे'ति । तत्र हेतुः—'तन्नापी'ति । शिष्टाचारेऽपि व्युत्क्रमाऽध्ययनस्याऽपि दष्टत्वात् । नतु व्युत्क्रमाध्ययने हि कथं शिष्टत्विमत्यत आहुः—'प्रत्यवाये'ति । नतु
ब्रह्मविचारस्य धर्ममीमांसोपनिपच्छास्त्रप्रक्रिययैव करिष्यमाणत्वात्कथं न तदानन्तर्यसम्भव इत्यतश्चाहुः—
'सम्भवेऽपी'ति । धर्मविचारानन्तर्यसम्भवेऽपि नाऽथशब्दार्थत्वेन निरूप्यत्वम् । स्वतःसिद्धत्वात् ।
तत्र द्यान्तमाहुः—'अध्ययने'ति । स्वाध्यायाध्ययनानन्तर्यविदत्यर्थः । 'तत्नोऽपी'ति । धर्मविचा-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

त्यर्थः । तत्रापि पाठेपि तथा । विषयेये वाधकाभावादित्यर्थः । ननु पाठकमे नियामकाभावादस्तु तथा । तथापि विचारस्तु शिष्टाचाराद्रह्मणो धर्मविचारानन्तरमेव भविष्यतीत्याहुः—'न चे'त्यादि । तत्रापि विचारेपि । प्रत्यवायाश्रवणात् विपरीतविचारे प्रत्यवायवोधकवाक्याभावादित्यर्थः । ननु धर्मविचारे श्रुतििठङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां श्रुतिस्मृतिप्रामाण्यप्रवठदुर्वठभावानां विधिमन्नार्थन्वादानां निरूपणात्, निरूप्यमाणानां तेषां चोत्तरमीमांसायामुपयोगात्, धर्मविचारानन्तर्यमथशब्दार्थः कृतो न स्यादत आहुः—'सम्भवेपी'त्यादि । अध्ययमवत् अन्यथानुपपत्त्येव पूर्वं धर्मनिरूपण-मनन्तरं वह्मनिरूपणमितिठाभात् । अनन्यठभ्यस्येव शब्दार्थत्वात् । अथशब्दवाच्यत्वं तादृशानन्तर्ये न

१ कमशिष्टानामिति खपुस्तकम् । २ खपुस्तके तुर्नास्ति । ३ अत्र कपुस्तके भूयां श्रुटिनः पाटः ।

नच वैराग्यशमदमादिः पूर्वसिद्धः । तेपामेवाऽभावात् । नच यदैव सम्भवस्तदैव तत्कर्तव्यमिति वाच्यम् । तदसम्भवापत्तेः । तथाहि—ब्रह्मणः परमपुरुपार्थत्वे ज्ञाते तज्ज्ञा-

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

यथाध्ययनस्य स्वतःसिद्धत्वेन नाकाङ्कानिवर्तकत्वं, तथा शिष्टाचारलव्धपाठकमायत्तधर्मविचारस्यापि स्वतएव सिद्धत्वेन नाठकाङ्कानिवर्तकत्वम् । तथा च ततोऽप्यधिकस्यान्यस्याऽऽकाङ्का भवेदि-त्याह—'तथा चे'ति । नतु वैराग्यशमदमादिनित्यानित्यवस्तुविवेकमुमुक्षुत्वादिसाधनानन्तर्यमेवा-ऽथशब्दार्थः कस्मान्न भवतीत्याशङ्काऽऽह—'न चे'ति । वैराग्यादिसाधनानां कदाचित् ब्रह्मविचारात्प्र्वमसत्वे कथं तदानन्तर्यमत्र वक्तं शक्यम् । नतु यदैव तेषां सम्भवस्तदेव विचारः कर्तव्य इति चेन्नत्याह—तदसम्भवापत्तेरि'ति । तेषां वैराग्यादीनामसम्भव एवात्रास्ति । कुतः कादा-गोस्वामिश्रीमहिरिधरविद्वितं विवरणम् ।

नन्तर्यमथशब्देन वोद्धव्यमित्याशङ्कते—'न चेंति। न हीत्यर्थः। 'तेषािम'ति। परािश्चखानीत्युपनिपदेन्द्रियाणां विहर्मुखता प्रतिपादिता। तेन चेहामुत्रभोगार्थं सामान्यतः पुरुषः प्रवर्तते।
अतो नित्यानित्यवस्तुविषयका नन्तराविचारं विना वैराग्यादीनामसम्भवादित्यर्थः। वेदान्तविचारं
विनेव यस्य कस्यचित्पुरुषस्य यागादिना चित्तशुद्धौ यदैव वैराग्यादीनां सम्भवस्तदैव कर्तव्यमित्याह—
न चेति। तन्निरूषणम्। 'तद्सम्भवापसेरि'ति। अन्योन्याश्रयदोषेणेत्यादिः। तयोविचारवैराग्ययोः असम्भवापत्तेरित्यर्थः। अन्योन्याश्रयमेवाऽऽहः—'तथाही'त्यादिना। 'ज्ञात' इति। वेदान्त-

## केश्चिद्विरचिता चेदान्तचन्द्रिका ।

राऽऽनन्तर्यतः । अपिरध्ययनाऽऽनन्तर्यसमुद्यायकः । 'असकाङ्क्षे'ति । किमनन्तरं जिज्ञासेति । नतु वैराग्यादिसाधनचतुष्टयसंपत्त्यानर्न्तयेमवाऽथशब्दार्थ इत्याद्रियतामिति चेत् । नेत्याहुः—'नचे'ति । आदिशब्देन नित्यानित्यवस्तुविवेकमुमुञ्जत्वे संग्रह्योते । पूर्वस्तिद्धः । स्वाध्यायाऽध्ययनवित्रयतपूर्वन्वर्ता । तत्र हेतुमाहुः—'नेपासि'ति । अतिदुर्रुभतया यस्य कस्यचिदेकस्य साधनस्य सिद्धाविष समुदितानां तेषां संपत्त्यभावात् । नतु नियमविधिरेवायं तत्संपत्तावेव सा कर्तव्येत्याशङ्काऽऽहुः—'न चे'ति । तत्रोपपितः—'नद्धि'ति । तयोवैराग्यादिविचारयोरसम्भवाऽऽपत्तेः । कथिमत्याकाङ्का-पामाहुः—'तथाही'त्यादि । 'ब्रह्मण' इति । सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्म । यथेह कमेचितो-

## श्रीलाॡभड्कता गृहार्थदीपिका।

नियतपृविवित्तित्वान्नाऽऽकाङ्काप्रकत्वं तथा धर्मविचारस्याऽपीत्यर्थः । अधिकारार्थत्वं दृढीकर्तुं वैराग्य-शमदमाद्यानन्तर्य्यमन्योन्याश्रयप्रदर्शनेन दूपयन्ति—'ब्रह्मणः परमपुरुषार्थत्वे ज्ञात' इत्यादि । ब्रह्मणः परमपुरुपार्थत्वज्ञानं, ब्रह्मज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वज्ञानं, यागादीनां ब्रह्मज्ञानशेपत्वज्ञानं, ततस्तद-नन्तरं ब्रह्मज्ञानोत्पत्त्यर्थं कर्माणि नित्यान्यिष्ठहोत्रादीनि यदा करोति तदा चित्तशुद्धिस्ततो वैराग्यशम-

# भगवदीयश्रीमदिःच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

वक्तन्यमित्यर्थः । ततोऽपि धर्मविचारानन्तर्यस्य ब्रह्मविचारे सत्त्वेऽपि । अधिकाकाङ्क्षा कस्यानन्त-र्यमथशन्दार्थे इत्यधिकाकाङ्का । नतु वैराग्यशमदममुमुक्षादिमत एव वेदान्तविचाराधिकारात् वैराग्या-द्यानन्तर्यमेवायशन्दार्थोस्त्वित्यत आहुः । न च 'वेराग्ये'त्यादि । तेषां वैराग्यादीनां । अभावात् असिद्धत्वात् । सम्भवः वैराग्यादीनां सम्भवः । कर्तन्विसम् सम्भवोत्तरमेव वेदान्तनिरूपणं कर्त- नस्यंव साधनत्वेऽवगते तच्छेषत्वे च यागादीनामवगते तदर्थकर्मकरणे चित्तशुद्धौ सत्यां वैराग्यादि । इदं च वेदान्तविचारव्यतिरेकेण न भवतीत्यन्योन्याश्रयः । निर्धारिते तु वेदान्ते विचारो व्यर्थ एव ।

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

चित्कमि तयानन्तर्यं वक्तं शक्यमिति भावः। कुतस्तदसभ्भव इत्याकाङ्कायां तमेवोपपादयन्ति—'तथा-ही'ति । वैराग्यादीनि हि शुद्धेन्तः करणे भवंति । शुद्धिश्चा'ऽऽत्मलाभान्न परं विचाते' 'तरित शोकमात्मविद्ि'त्यादिश्चितिपर्यालोचनेनाऽऽत्मलाभसैव सर्वपुरुपार्थापेक्षयाभ्यहितत्वं तज्ज्ञा-नस्यव हि तत्साधकत्वं, ज्ञात्वा तत्साधनापेक्षायामिन्नहोत्रादिसाधनानां तच्छेपत्वं 'विविदिपन्ती' त्यादिपर्यालोचनेनाऽवबुद्धः तदर्थकर्मकरणे भवति । एतच्च वेदान्तविचारानन्तरभावीत्यन्योन्याश्रयस्त-

## गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

वाक्यादिति शेषः । तच्छेपत्वे ब्रह्मज्ञानाङ्गत्वे। 'अन्योन्याश्रय' इति । अयं चक्रकसाऽप्युपलक्षकः । नतु गुरुमुखात् पठनसमय एव वेदान्तार्थनिर्द्धारे जाते वैराग्यादि, तदा नान्योन्याश्रय इत्यत आहुः— 'निद्धारिते'ति । निर्द्धारिते तु निश्चिते तु । वेदान्तार्थ इति शेषः । निश्चयस्य संशयोच्छेदकत्वा-न्निश्चये संशय एव नोदेतीति विचारो व्यर्थ इति भावः ।

### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

लोकः क्षीयत एवमेवाऽमुत्र पुण्यजितो लोकः क्षीयते । को ह्येवान्यात् । एष ह्येवान्वाति । एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भृतानि मात्रामुपजीवन्ती'लादिश्चितिभ्यः परमपुरुषार्थत्वेऽवगते, 'नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' 'ज्ञानादेव तु केवल्यं, ब्रह्मविदान्मोति परिम'लादिश्चितिभ्यस्तज्ज्ञानस्येव तत्प्राप्तिज्ञानाऽनुकूलसाधनत्वेऽवगते, 'तमेतं वेदानु-वचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ती'लादिश्चितिभ्यो निष्कामकर्मणां ज्ञानानुकूलसत्वग्चिद्धसम्पादकत्या ज्ञानशेषत्वेऽवगते, श्रुत्यर्थानुष्टितैर्यागादिभिश्चित्तगुद्धौ सत्यां वेराग्यशमादीन भविष्यन्तीति । 'इद्मि'ति । उक्तरीतिकं वेराग्यादिसाधनं वेदान्तविचारसाध्यम् । वेदान्तविचारस्य वेराग्यादिसाधन-सम्पत्तिसम्पाद्य इति साऽवकाश एवतरेतराश्चय इति नाऽयमिप पक्ष आदर्तु योग्य इति भावः ।

## श्रीलाल्भदृकृता गृहार्थदीपिका ।

दमादि । एवं सित पूर्वं ब्रह्मणः पुरुपार्थत्वज्ञानमपेक्षितम् । तद्विना न वैराग्यादि । अतो वैराग्यादेव्रं ह्यज्ञानमाश्रयः । ब्रह्मज्ञानं च वेदान्तिवचाराऽधीनम् । वेदान्तिवचारस्य वैराग्याद्यानन्तर्यमपेक्षितमतो ब्रह्मज्ञानस्य वैराग्यादिकमाश्रयः । एवमन्योन्याश्रयदोषान्नाऽनन्तर्य्यमथशब्दार्थं इति हार्दम् ।

ननु वैराग्याद्युत्पादिकां चित्तशुद्धिं तीर्थव्रतादिना सम्पाद्य वैराग्याद्युत्पत्तौ ब्रह्मविचारः सुखेन कर्त्तव्य इति कुतो नाऽनन्तर्यसम्भव इत्याशङ्कपाऽऽहः—'इदं च वेदान्तविचारव्यतिरेकेणे'-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

व्यमित्यर्थः । तद्सम्भवापत्तेः वेदान्तार्थनिर्णयातपूर्वं वैराग्याद्यसम्भवापत्तेरित्यर्थः । परमपुरुषा-र्थत्वे परमफलरूपत्वे । तज्ज्ञानस्य ब्रह्मज्ञानस्य । साधनत्वे परमपुरुषार्थप्राप्तिसाधनत्वे । तच्छे-षत्वे चित्तशुद्धिद्वारा ब्रह्मज्ञानसाधनत्वाङ्गीकारे । तद्र्थक्रमकरणे निष्कामतया ब्रह्मज्ञानार्थं कर्म-करणे । वैराग्यादि, भवतीति पूर्णीयम् । इदं च पूर्वोक्तक्रमेण वैराग्यादिनिष्पादनं च । अन्यो-

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्वेनोभयोरप्यसम्भवापितिरत्यर्थः । ननु साङ्गस्वाध्यायाध्ययनविध्यापादिततद्ध्ययनमात्रेणैव तत्तात्य-र्यस्य पूर्वमवगतत्वेन ज्ञानशेपत्वेन कर्मकरणसम्भवापत्तेः सुवचत्वेन सत्वाकारान्तःकरणे सर्वेहानिष्ट्-तिद्वारा वैराग्यादीनां सम्भवात्कुतस्तदानन्तर्याऽसम्भव इत्याशङ्कय परिहरति—'निर्द्धारिते तिव'ति । यदि वेदान्तवाक्यविचारव्यतिरेकेणेव साङ्गाध्ययनवलादेव तत्तात्पर्यावगमस्तदा ब्रह्मजिज्ञासाया निष्प्रयोजनत्वेन साधनचतुष्ट्यानन्तरमकर्तव्यत्वात्सूत्रकारस्य महता प्रयासेन करणं व्यर्थमेवं भवे-दित्यर्थः । ननु पद्यपेताध्ययनविध्याऽऽपादिततद्ध्ययनमात्रेणेव तत्तात्पर्यावगमद्वारा वैराग्यादिसिद्धा-विप न ब्रह्मजिज्ञासाया निष्प्रयोजनत्वम् । साङ्गाध्ययनेन हि तत्तात्पर्यावगमः शाब्दः। अत्र तु तत्साक्षा-

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

नन्वध्ययनसामायिकेनैदम्पर्यावधारणमन्तराऽऽपाततो विचारफलेनाऽखिलवेदार्थज्ञानेनोक्तप्र-णाल्या हि वैराग्यादि, ततश्च सम्यग्विचारेण वेदान्तवाक्यानामैदम्पर्यावधारणरूपाऽखिलवेदान्तार्थ-निश्चय इति विचारवेरूप्यान्नान्योन्याश्रय इति चेत् । मैवम् । 'ज्ञेयश्चे'ति विध्यनुरोधादध्ययनाऽवसर एव गुरुमुखादिधगतवेदार्थस्य पुंस ऐदम्पर्याऽवधारणरूपवेदार्थनिश्चयत्वान्मीमांसाया इति चेत् । न । सन्देहिनरासैकप्रयोजनत्वान्मीमांसायाः । ननु साङ्गाऽध्ययनेन हि वाक्यतात्पर्यावगमः फलम् । श्रीलाखभद्यकृता गृहार्थक्षिका ।

त्यादि । पूर्वोक्तरीत्योपनिपज्ज्ञानकारणं वेराग्यादीत्यर्थः । यथा 'तं त्वौपनिषद्मि'तिश्रुतेः केवली-पिनपद्भेषं वहा । उपनिपदुक्तप्रकारकमेव बहाज्ञानं पुरुपार्थसाथकम् । तथा उपनिपद्भिरेव जाते बहाणः परमपुरुपार्थत्वज्ञाने तदर्थकयागादिकरणे जातायां चित्तराद्धौ यहैराग्यशमदमादि तदेवौपनिपदानामौ-पिनपदमोक्षवाचकमतो न वततीर्थजन्यचित्तराद्धिहेतुकं वैराग्यादिकं पुरुपार्थसाथकमतो भवत्येव पूर्वी-करित्याऽन्योन्याश्रय इत्यर्थः । एतावता वेदसा स्वतःश्रामाण्यमन्याऽनपेक्षकार्यत्वं, वेदैकसाध्यं साधनं फलं चेत्युक्तं भवति । यतो वेदश्रतिपाद्ये फलं यत्साधनं चित्तशुद्धादिकं, शमदमादिकं, तदिप वेदेन्नेवोदितेनाऽग्निहोत्रादिना सिद्धातीत्यन्यनैरपेक्ष्यं वेदस्य । अन्यस्य तु वेदसापेक्षत्वमस्त्येवेति प्रमाण-मूर्द्धन्यता श्रुतीनां सिद्धा ।

यदि प्र्वोक्तरीत्या ब्रह्मणः पुरुपार्थत्वज्ञानं ब्रह्मज्ञानस्य पुरुपार्थसाधकत्वज्ञानं तदर्थं यागादिकर्तव्य-ताज्ञानं ततस्त्रथेवाऽनुष्ठानं ततिश्चत्तशुद्धिस्ततो वैराग्यादि स्यात्तदा वेदान्तविचाराधिकारः । एवं कल्पने तु विचारस्य वैयर्थ्यमायातीत्याहुः—'निर्द्धारिते तु वेदान्ते विचारो व्यर्थ एवे'ति । विचार-कार्यस्य ब्रह्मणः परमपुरुपार्थत्वादिज्ञानस्य, पूर्वमेव जातत्वादित्यर्थः । ननु विचारस्य न वैयर्थ्यं ब्रह्म-भगवदीयशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

न्याश्रयः आदो वेदान्तविचारो वैराग्यादि वेतिस्थितावन्योन्याश्रय इत्यर्थः । ननु गुरुमुखाद्ध्य-यनकाले वेदान्तार्थनिर्धारे कृते पश्चाद्वैराग्यादिसम्पत्त्युत्तरकालं वेदान्तविचारः कर्तन्य एवं सत्यन्योऽ-न्याश्रयगन्धोऽपि नेत्यत आहुः—'निद्धारिते'त्यादि । ननु गुरुसन्निधाने वेदान्तार्थनिर्णयस्य जातस्य वैराग्यादावुपयोगः । वैराग्याद्युत्तरवेदान्तार्थविचारस्य तु ब्रह्मसाक्षात्कारः फलमिति न विचारवैयर्थ्यमत

१ निष्प्रयोजनत्वे तत्साधनेत्यादिः कपुस्तकपाठः ।

न च साक्षात्कारस्तत्फलम् । तस्य शब्दशेषत्वेन, तत्कल्पनायां प्रमाणाभावात् । 'दशमस्त्वमसी'त्यादौ प्रत्यक्षसामग्या बलवत्त्वाद्देहादेः प्रत्यक्षत्वात्स्वदेहमपि पश्यन् दश-

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्कारस्य तत्फलत्वेन जिज्ञासायाः सप्रयोजनत्वात्कर्तव्यत्वोपपत्तौ कथं वैयर्थ्यमित्याशङ्कय परिहरन्ति— 'न च साक्षात्कार' इति । तत्रोपपत्तिमाहुः—'तस्ये'ति । विचारस्य ह्युपक्रमादिभिर्लिङ्गेवेदा-न्तवाक्त्यान्तर्गतशब्दतात्पर्याऽवधारणानुकूलमानसव्यापारिवशेषत्वेन शब्दशेषत्वात्कथं साक्षात्कारफल-कत्वं वक्तुं शक्यम् । शब्दस्य हि साक्षात्कारफलकत्वं प्रतितन्नन्यायेन न कुत्रापि सिद्धमिति कुत-स्तरां तच्छेपभूतस्य विचारस्य तत्सम्भवतीति भावः । ननु देवदत्तेन दशमस्त्वमसीत्युक्ते विष्णुमित्रो दशमोऽहमिति मन्यते । तत्र देवदत्तवाक्यस्यैव दशमोऽहमित्याकारकसाक्षात्कारस्य फलकत्वस्य प्रत्य-क्षतो दृष्टत्वेन शब्दस्य कथं न तत्फलकत्विमत्याशङ्कय समाधत्ते—'दशमस्त्वमसीत्याद्यावि'ति ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

ननु विचारस्यात्मसाक्षात्कारार्थत्वमेवास्त्वित्यत आह—'न चे'ति । तस्य विचारस्य । शब्दशेष-त्वेन शब्दाङ्गत्वेन । शब्दजन्यशाब्दवोधोपयोगित्वेनेति यावत् । तथा च शाब्दवोध एव भविष्यति न साक्षात्कार इत्यर्थः । ननु दशमस्त्वमसीत्यादौ दशमोऽहमित्याकारकं प्रत्यक्षं दश्यत इत्यत आहुः-

#### केश्चिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

मीमांसायास्तु तत्साक्षात्कार इति फलमेदान्न वैय्यर्थं जिज्ञासाया इत्यत आहुः—'न चे'ति । तत्रो-पपत्तिः—'तस्ये'ति । विचारशास्त्रस्य संशयनिवारकतया वाक्याङ्गत्वेन साक्षात्कारफलकत्वकत्पनायां तथा । शब्दस्यैव यत्र न तत्फलत्वं कुतस्तरां तत्र तच्छेषभूतस्य तस्य तथात्विमिति भावः । नतु केनिचिद-शमस्त्वमसीत्युक्ते कश्चिद्दशमोहिमिति प्रत्यक्षं मनुते । तत्र वक्तुर्वाक्यस्य दशमोहिमत्याकारकप्रत्यक्ष-फलकत्वं प्रत्यक्षत एव दृष्टिमिति कथं प्रमाणाऽभाव इत्यत आहुः—'दशम' इति । 'प्रत्यक्षे'ति ।

# श्रीलाॡभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

साक्षात्कारफलकत्वादिचारस्येत्याशङ्काऽऽहुः—'न च साक्षात्कारः फलमि'ति । ब्रह्मसाक्षात्कारो विचारस्य न फलियर्थः । तत्र हेतुः—'तस्य शब्दशेषत्वेने'त्यादि । विचारस्य वेदान्तशब्दशेष-त्वाच्छब्दस्य च परोक्षप्रमाजनकत्वेन साक्षात्काराऽनुत्पादकत्वात् । ननु दशमस्त्वमसीत्यादौ शब्दाद-परोक्षस्यानुभृतत्वादत्रापि तथास्त्वित्याशङ्क्याऽऽहुः—'दशमस्त्वमसीत्यादावि'त्यादि । दशम-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

आहुः—'नचे'त्यादि । तत्फलं विचारफलम् । तच नेत्यर्थः । निषेधे हेतुमाहुः—'तस्ये'त्यादि । तस्य, पूर्वमीमांसोक्तषद्वप्रमाणानामाकाङ्कायोग्यतासन्निधीनां वोचितानुचितत्वविचारेण वेदान्त-वाक्यार्थशाब्दवोधे निर्णेतव्ये विचारस्य शाब्दवोधसामग्रीमध्यनिवेशेन शाब्दवोध एवोपक्षीणत्वं, न तु शाब्दसामग्र्याः ब्रह्मसाक्षात्कारकारणत्वमपि । साक्षात्कारकारणत्वकल्पनायां प्रमाणाभावादित्यर्थः । ननु शब्दादपरोक्षमपि 'दशमस्त्वमसी'त्यादौ सर्वजनानुभवसिद्धमिति 'तत्त्वमस्या'दिवेदान्तवाक्येभ्यो विचाराज्ञायमानं साक्षात्काररूपमपि कुतो नस्यादित्यतो दृष्टान्तवैषम्यं शब्दादपरोक्षं च, द्वयं निषेद्धमाहुः—

१ साक्षात्कारः फलमित्यपि पाटः । २ तचेति कपुस्तकम् ।

# मोऽहमिति मन्यते । न तथा प्रकृते । मनननिदिध्यासनविधीनामानर्थक्यप्रसङ्गात् । न चा-

## गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

न हि तत्र शन्देन साक्षात्कारो जन्यते । किन्तु प्रत्यक्षसामय्याः शन्दाद्यपेक्षया वलवत्त्वाच्छन्दस्य सहंकारिकत्वमात्रम् । न तु साक्षात्तज्ञनकत्वम् । नन्वेवमत्रौपि तत्त्रयायेन विचारस्य सहकारित्वेनैवो-पयोगोऽस्त्वित्याशङ्कच वेषम्यप्रदर्शनेन तिन्नपेधित—'न तथा प्रकृतेऽपी'ित । दशमस्त्वमसीत्यादौ

## गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

'द्राम' इति । 'वलवत्त्वादि'ति । समाने विषये प्रत्यक्षसामग्रया वलवत्त्वादित्यर्थः । 'पर्यन्नि'ति । चक्षःसन्निकर्षरूपसामग्र्येत्यादिः । 'मन्यत' इति । द्रामः क् गत इति व्यामोहान्नान्ते पुरुषे, द्राम-स्त्वमसीति परेण वोधिते सङ्घयारूपे द्रामत्वे, चक्षःसंयुक्तदेहसमवायरूपसन्निकर्पात्कृशोऽहमिति-वह्रामत्विविशिष्टोऽहमिति देहविषयकप्रत्यक्षं जायत इति भावः । 'न तथा प्रकृत' इति । प्रकृते विचारे न तथा । वाक्योद्देहवद्वद्वत्वेनात्मसाक्षात्कारो न भवतीति दृष्टान्तवैषम्यम् । ब्रैह्मत्वात्मनो(?)किश्चिद्वर्षिता वेदान्तचन्द्वमः ।

आलोकसमनस्केन्द्रियार्थसन्निकर्पादेः सिद्धत्वात् । 'द्शमोहमि'ति । दशमस्त्वमसीति वाक्यार्था-वगत्युत्तरं दशमत्वसंख्याविशिष्टं खात्मानं विषयीकरोति । न तु वाक्यश्रवणाऽव्यवहितोत्तरक्षण इत्यर्थः । किञ्च दशमस्त्वमिति वाक्यार्थमवगत्य यदि दशमोहमिति प्रत्यक्षं, तदा तु दशमं मामसौ बूत इति तद्धाक्यार्थविचारसहकृतया प्रत्यक्षसामग्र्येव दशमत्विशिष्टं खदेहं प्रत्यक्षीकरोतीति न शब्दस्य तत्कारणत्वम् । अथाऽनवगत्येव तदर्थं, तदा तु सुतरां न तत्कारणत्वम् । तस्य ग्रहिलतया तत्कारणत्वे तु घटोस्तीति वाक्यादिष दशमोहमिति साक्षात्कारापत्तिश्चेत्यवधेयम् । 'न तथे'ति । प्रकृते विचा-श्रीलाखभदकृता गृहार्थदीपिका ।

स्त्वमसीत्यादौ न शब्दादपरोक्षज्ञानं, किन्तु प्रत्यक्षप्रमाजनकसामग्र्या देहात्मकविषयादिरूपया जनितं चाक्षुषमेवदं ज्ञानमिति तदाहुः—'प्रत्यक्षसामग्र्या बलवत्त्वादि'ति । 'देहादेः प्रत्यक्षत्त्वा-दि'ति । देहादेश्रक्षुरादिगम्यत्वादित्यर्थः । 'स्वदेहमपि पश्यन्नि'ति । स्वदेहस्य चक्षुर्योन्यत्वात्स्वदेहमपि पश्यन्नित्यर्थः । तथा च यथा घटं पश्यन् घटोऽयमिति मन्यते । तदेतचाक्षुपज्ञानमित्यर्थः । तथा दशमं स्वदेहं पश्यन् दशमोऽहमिति मन्यते । तदेतचाक्षुपज्ञानमित्यर्थः । दशमस्त्वमसीति शब्दश्रवणात्तु जायमानं ज्ञानं परोक्षमेव । तवं दशमोऽसीत्याकारकम् । न तु दशमोऽहमित्याकारकम् । युष्मच्छव्दप्रयोगात् । असीति मध्यमपुरुपप्रयोगाच । न हि युष्मच्छव्दोऽसमच्छव्दवाच्यमात्मानं वोधियतुं शक्तोति । किन्तु दशमस्त्वमसीति वाक्यश्रवणाञ्जायमानं ज्ञानं दशमो-

'द्शमस्त्व'मित्यादि । वलवत्त्वात् शान्दप्रत्यक्षोभयसामग्रीसंवलने प्रत्यक्षसामग्र्याः कार्यस्य दृष्ट-त्वादित्यर्थः । प्रत्यक्षसामग्रीमुपपादयन्ति—'देहादे'रित्यादिना । मन्यते इति । तथा च पूर्व देहचक्षुः-सन्निकपदशायां दशमत्विवशेपणवाधनिश्चयाभावविशिष्टा प्रत्यक्षसामग्र्येव न स्थिता वाक्यश्रवणानन्तरं त्ववाधितदशमत्वविशेषणविशिष्टसंवोध्यज्ञाने जाते पश्चात्प्रत्यक्षसामग्र्या देहांशे लौकिकं दशमत्वांशेऽलौ-किकं सुरभिचन्दनमितिवदशमोहमितिप्रत्यक्षमेव जायते न तु शान्दाभिन्नं प्रत्यक्षमृषि । त्वमसीत्युक्तवा-

१ सहकारित्विमिति कपुस्तकम् । २ यत्रापीत्यादिमात्रं कपुस्तके । ३ ब्रह्मात्मनोरिति स्यात् । ४ तदिवेति स्यात् ।

### धिकारिभेदः कल्पनीयः । शब्दज्ञाने तत्कल्पनायां प्रमाणाभावात् । अत्यन्ताऽसत्यप्यर्थे

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

शब्दप्रत्यक्षसामग्र्योरुभयोरप्येककालावच्छेदेन सत्त्वेनैकस्य वलवत्त्वमपरस्य तत्सहकारित्वम् । न चात्र व्रह्माज्ञासाकाले तत्साक्षात्कारस्य तत्सामग्र्या वा सत्त्वमस्ति येन तत्र्यायेनैकस्य मुख्यत्वमपरस्य सहकारित्वं कत्त्येत । तत्सत्त्वे वाधकमाह—'मनने'ति । यदि जिज्ञासाकालेऽपि साक्षात्कारस्य तत्सामग्र्या वा सम्भवस्तदा 'मन्तच्यो निदिध्यासितच्य' इति मनननिदिध्यासनिवधीनामानर्थक्यमेव भवेत् । तत्फलस्य श्रवणाव्यवहितोत्तरक्षण एव सत्त्वादिति भावः । नन्त्माधिकारिणः श्रवणा-ऽव्यवहितोत्तरक्षण एव साक्षात्कारसत्त्वेऽपि मन्दमध्यमयोस्तदसत्त्वान्मननादिविधीनामानर्थक्यं न । शब्दस्याधिकारिविशेष एवाऽपरोक्षज्ञानजनकत्वस्याङ्गीकारादित्याशङ्कच परिहरन्ति—'न चाधिकारि-भेद' इति । कृत इत्याकाङ्कायामाह—'शब्द्ञान' इति । तत्कल्पनायामधिकारिभेदेन परोक्षत्वा-परोक्षत्वकल्पनायाम् । कथं प्रमाणाभाव इत्याशङ्कचाऽऽहुः—'अत्यन्ते'ति । यद्यत्तमाधिकारिणः शब्द-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

रुभयोरर्थान्तरत्वात् । वहिरिन्द्रियजन्यशब्दप्रमाणाऽग्राद्यत्वादिति भावः । ननु आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्य इति वाक्येन दर्शनोत्तरं श्रवणविधानेन ग्राह्यत्वं स्वीक्षियते इत्यत आहुः—'मनने'ति । ननूत्तमस्य साक्षात्कारो मन्दस्य मननमित्यधिकारिभेदेन व्यवस्था स्वीक्षियत इत्यत आहुः—'श्रव्यक्तान' इति । शाब्दवोधक्तपे । 'प्रमाणाभावादि'ति । अधिकारिभेदकल्पनायां प्रमाणाभावादित्यर्थः । कुत इत्यत आहुः—'अत्यन्ते'ति । खपुष्पं सुरभीकेश्चिद्धरिचता वेदान्तचन्द्रिका ।

रेण, तत्सहकृतेन शब्देन वा, साक्षात्कारे जननीये तथासामग्रीं विनैव । प्रत्यक्षसामग्र्याः मननिदि-ध्यासजन्यब्रह्माहमस्मीत्याकारिकाया मनोवृत्तिरूपायाः सत्त्वं नेत्यर्थः । तदाङ्गीकारे वाधकमाहुः— 'मनने'ति । फलस्य जातत्वात् ।

ननूत्तमाधिकारिणि शन्दो झटिति साक्षात्कारं जनयति । निर्दोषनयनवत् । गौणाधिकारिणि तु मननादिद्वारा ताद्दग्वित्तिसहकृत एवोपनेत्रसहकृतसदोपचक्षुरिवेति नानर्थक्यं मननादिविधेरित्यत आहुः — 'नचे'ति । तत्र हेतुः – 'द्राब्द' इति । शब्देन ज्ञानं शाब्दी प्रमितिः । तत्र अधिकारिभेदेन अधिकारुभद्दकृता गृहार्थदीपिका ।

उहिमित्याकारके ज्ञाने प्रयोजकं भवति । अतो न शब्दादपरोक्षमिति भावः । 'मनननिदिध्यासन-विधीनामि'त्यादि । शब्दादेवाऽपरोक्षस्वीकारे मनननिदिध्यासनसाध्यफलस्य पूर्वमेव सिद्धत्वात्त-द्विधीनां वैयर्थ्यमिति भावः । ननु मुख्याधिकारिणः शब्दादपरोक्षेऽपि मन्दमध्यमयोरपरोक्षज्ञानाऽभा-वान्न मननादिविधिवैयर्थ्यमित्याशङ्कचाऽऽहुः—'न चाधिकारभेद' इति । 'शब्द्ज्ञाने तत्क-भगवश्यश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

क्यादहमस्मीति शाब्दं तु न । ब्रह्मणापि दुरुपपादत्वात् । न तथा प्रकृते । प्रकृते तत्त्वमस्यादि-वाक्यविचारेण ब्रह्मचोधस्थठे । न तथा, वाक्यजन्यशाब्दचोधकाठे न प्रत्यक्षजनकसामग्रीसत्ता । न'न्वात्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इत्यादौ प्रत्यक्षार्थं श्रवणविधानादेव शाब्दापरोक्षसिद्धिरत आहुः— 'मनने'त्यादि । आनर्थक्यप्रसङ्गात् श्रवणमात्रेणैव ब्रह्मप्रत्यक्षसम्भवे मनननिदिध्यासनयोरकारण-

# शब्दस्य ज्ञानजननात् । प्रमाणसङ्करापत्तिश्च । मनसा तज्जननेऽपि तथा । तस्मात्प्रथमं शा-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

दपरोक्षमेव ज्ञानं भवेत्तदाऽत्यन्तासतोऽप्यर्थस्य शब्दादपरोक्षमेव स्यात् । न चैवम् । तस्मान्नाधिकारि-भेदेन तत्कल्पनं युक्तमिति भावः । शब्दयोजना तु—शब्दस्यार्थेऽत्यन्तासत्यपि तेनैव शब्देन ज्ञानजन-नात्परोक्षज्ञानजननादुत्तमाधिकारिणं प्रतीति शेषः । दूषणान्तरमाह— 'प्रमाणसङ्करापित्तिश्चे'ति । यद्यत्तमाधिकारिणि शब्दोऽपरोक्षमेव ज्ञानं जनयेत्परोक्षं च मन्दे तदा मध्यमाधिकारिज्ञाने परोक्षत्वा-परोक्षत्वयोरुभयोरिष सत्त्वेन तत्त्रमाणयोः शाब्दवोधप्रत्यक्षयोः सङ्करः । साङ्कर्यं परस्परात्यन्ताभावस-मानाधिकरणयोरेकत्रसमावेशनम् । तस्यापत्तिः । प्राप्तिः स्यादित्यर्थः । ननु मध्यमाधिकारिण्यपि परो-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

त्यादावत्यन्तासतोऽपि ज्ञानं जायते । अपरोक्षं तु न जायत इति । प्रमाणाभावादित्यर्थः । शब्दा-ऽपरोक्षवादमेव दूपयन्ति—'प्रमाणसङ्करं'ति । एकत्र शाब्दत्वसाक्षात्कारत्वयोः सत्त्वादित्यादिः । नतु तत्त्वमस्यादिवाक्यान्मनसा तु द्रष्टव्य इति श्रुतिसहकृतात्केवठात्मसाक्षात्कारो भविष्यतीत्य-धिकारभेदो युक्त इति चेत्तत्राऽऽहुः—'मनसे'त्यादि । तज्ञनने, साक्षात्कारजनने । तथा, मननादिकश्चिद्वरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

पदवृत्यितिरिक्तसामग्र्यन्तरसापेक्षनिरपेक्षत्वकल्पनायाम् । ननु तारकाद्युपदेशमात्रेणेव साक्षात्कारस्ये-दानीन्तनेषु तु मननादिद्वारकस्य तस्य प्रमाणसिद्धत्वात्कथं प्रमाणाऽभाव इत्यत आहुः—'अत्यन्ते'ति। गगनप्रस्नं सुरभीत्यादिशन्दस्यात्यन्ताऽसदर्थे गगनप्रस्नसौरभादौ स्ववृत्त्यितिरिक्तसामग्रीनैरपेक्ष्येण तेनैव शन्देन ज्ञानजननात्त्वदुक्तरीत्या मननादिविधीनां नैरर्थक्यमेवेति भावः । शन्दादपरोक्षज्ञा-नाऽभ्युपगमे दूपणान्तरमाहुः—'प्रमाणे'ति । अत्र प्रमाणपदस्य भावकरणन्युत्पत्त्या स्वरूपफलयोर्ला-भात्स्वरूपसङ्करापत्तिः फलसङ्करापतिश्चेत्यर्थः । अन्यथाऽसत्पदं श्रुतिवोधितत्रह्मात्मैक्यरूपसदर्थस्य श्रीलाल्दभदृक्ता गृहार्थदीपिका ।

ल्पनायामि'ति । शब्दज्ञानेऽधिकारिभेदकल्पनायामित्यर्थः । शब्द उत्तमाधिकारिण्यपरोक्षवीधं जनयित मन्दमध्यमयोस्तु परोक्षज्ञानमिति भेदकल्पनायां प्रमाणाऽभावादित्यर्थः । कुतोऽधिकारिभेदोऽनादरणीय इत्याकाङ्कायामाहुः— 'अत्यन्ताऽसत्यप्यर्थे शब्दस्य ज्ञानजननादि'ति । भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

त्वेन तयोः कारणतावोधकवेदस्याप्रामाण्यप्रसङ्गादित्यर्थः । नतु हीनाधिकारिणः श्रवणादित्रिकेण ब्रह्म-साक्षात्कार उत्तमाधिकारिणस्तु श्रवणमात्रादेवत्यत आहुः—'नचाधिकारी'त्यादि । तत्र हेतुमाहुः—'शब्द्भाने'त्यादि । श्रव्यद्भाने, शब्देन जन्यज्ञाने । तत्कत्त्पनायां, अधिकारिवशेषस्य शाब्दवोधे कारणताकत्पने । प्रमाणाभावात्, आकाङ्क्षायोग्यतासिन्निधिशक्तिज्ञानादिक्कप्तकारणरेव कार्यसम्भवे-ऽधिकारिवशेषस्यान्यथासिद्धत्वादित्यर्थः । अधिकारस्य शाब्दहेतुतायां नियमाभावमाहुः—'अत्यन्ते'-त्यादिना । तथा च वाधाभावादिघितशाब्दसामग्रीसत्त्वे खपुष्पमरुमरीचिकादिशब्देभ्यः सर्वेषां शाब्दवोधो जायते तादशार्थवोधेऽधिकारिवशेषस्य कारणताया वक्तुमशक्यत्वेन व्यभिचारादिधिकारस्य नकापि कारणतेत्यर्थः । किंचोत्तमाधिकारिणः शब्दादपरोक्षाङ्गीकारे खपुष्पादिशब्देभ्योप्यपरोक्षापत्तिरिध-

१ शब्दज्ञानजननादिति खपुस्तके समस्तः पाठः । २ शाब्देति कपुस्तकम् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

क्षमेव शब्दात्तद्भविष्यतीति साङ्गर्याऽसम्भव इति चेत् । उच्यते । यदि मन्दाधिकारिणीव मध्यमेऽपि शब्दः परोक्षमेव ज्ञानं जनयेदुत्तमाधिकारिणीवापरोक्षं च तदा कथिमव तस्य मध्यमत्वं भवेत् । तदन्यथानुपपत्त्या परोक्षत्वापरोक्षत्वोभयवैशिष्टचाङ्गीकारे तु साङ्गर्यं सिद्धमेवेति, न शब्दादपरोक्षसाक्षान्कारो भवतीति सिद्धम् । ननु विचारसहकृतेन शब्देनाऽपरोक्षसाक्षात्कारसिद्ध्यभावेऽपि तादशशब्द-सहकृतेन मनसेव तत्साक्षात्कारः कस्मान्न भवतीत्याशङ्कच परिहरन्ति—'मनसे'ति । मनसा साक्षात्कार-जननेऽपि तथा । पूर्वोक्तदूपणद्वयापत्तिरित्यर्थः । न हि तादशशब्दसहकृतं मनोमात्रमेव साक्षात्कारं जन्यतीति वक्तं शक्यम् । तथा सत्यधिकारिणां त्रित्वं नोपपद्येत । एवं सत्युत्तमाधिकारिसंवन्ध्येव मनस्ता-दशशब्दसहकृतं तत्साक्षात्कारं जनयतीत्यवश्यमभ्युपेयम् । तथा च पूर्वोक्तन्यायेनोत्तमाधिकारिणो-ऽत्यन्तासतोऽप्यर्थस्य तादशशब्दसहकृतेन मनसाऽपरोक्षमेव ज्ञानं भवेत् । मध्यमाधिकारिणि च प्रमाणसाङ्गर्यं सिद्धमेवित नेदमपि वक्तं शक्यमिति भावः । उक्तमर्थमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति ।

केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

कैमुत्येन बोधार्थम् । तारकाद्युपदेशस्थले तु भगवदनुग्रहादेव तद्वृत्तेरुद्यात्साक्षात्कारः । स्ववृत्त्यिति रिक्तसामग्र्यन्तरं विनेव शब्देः शब्दजनितवृत्त्या वेति । स्वरूपसाङ्कर्यन्तु शाब्दप्रमितिकरणत्वप्रत्यः क्षप्रमितिकरणत्वयोः परस्परविरुद्धयोधमयोर्दशमस्त्वमसीत्येकस्मिन्वाक्ये समावेशात् । एवं पदज्ञान-जन्यत्वेन्द्रियजन्यत्वयोस्तादशर्धमयोरेकत्र दशमोहिमित्यादिज्ञाने समावेशात्फलसाङ्कर्यमपि । नन्वस्तु साङ्कर्यदोप इति चेत् । इदं प्रत्यक्षं प्रमाणमिदञ्च शब्दप्रमाणमियं प्रत्यक्षप्रमितिरियं शाब्दप्रमितिरिति-व्यवहारानुपपत्तिरिति समाद्धमः । ननु मास्तु शब्दादपरोक्षं विचारसहचरितशब्दसहकृतेन मनसा साक्षात्कारजनने न कोऽपि दोष इत्यत आहुः—'मनसे'ति । तथा, मननादिविधिवैय्यर्थ्यमेव । अधिकारिविशेषकरपनायां तु तादशसाधनसम्पन्नस्याऽधिकारिणः स्वत एव वाक्यार्थाऽवगतिसम्भवे व्रक्षविचारशास्त्रमपि वैय्यर्थ्यमाप्रयात् । उक्तमर्थमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । सर्वथा शब्दादपरो-

### श्रीलाॡभद्दकृता गृहार्थदीपिका।

'दान्दस्ये'ति । कर्मादीनामपि सम्बन्धमात्रविविक्षायां पष्टचेवेति वैयाकरणराद्धान्तान्छन्देनेति तृती-यान्तार्थो ज्ञातन्यः । तथा च दान्देन खपुष्पं शश्रश्रङ्गमित्यादिरूपेण, अत्यन्ताऽसत्यपि खपुष्पादि-रूपेऽर्थे ज्ञानजननात् । अत्यन्ताऽसद्धिषयकज्ञानजननादित्यर्थः । यद्युत्तमाधिकारिणः शन्दादपरोक्षं स्वीक्रियते तदा खपुष्पादिशन्दादप्यपरोक्षं ज्ञानं स्यात्ततु नास्तीति नाधिकारिभेदः कल्पनीय इति तात्पर्यम् । शन्दादपरोक्षस्वीकारे दूषणान्तरमाहुः—'प्रमाणसङ्करापत्तिश्चे'ति । प्रमाणन सङ्करापत्तिः प्रमाणसङ्करापत्तिः । शन्दरूपेण प्रमाणन प्रत्यक्षत्वाऽपरोक्षत्वजात्योः साङ्कर्यं स्यादि-त्यर्थः । इन्द्रियकार्यतावन्छेदकतयाऽनुमानादिकार्यतावन्छेदकतया सिद्धे प्रत्यक्षत्वपरोक्षत्वजाती ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कारस्याविशिष्टत्वात् । अधिकारताखण्डनेन शब्दापरोक्षं खण्डियत्वा प्रकारान्तरेण शब्दापरोक्षं खण्डि-यितुमाहुः—'प्रमाणसङ्करे'त्यादि । तथा चात्र प्रमाणशब्देन व्युत्पत्तिभेदात्प्रमाणप्रमेये बोध्ये । इत्थं च यत्र शाब्दादपरोक्षात्मकशाब्दं जायेत तादशप्रमायां शाब्दत्वसाक्षात्कारत्वयोः केवलशाब्दबोधप्रत्य-

१ कथं साङ्गर्यमिति कपुस्तकम् ।

व्दमेव ज्ञानमिति मन्तव्यम् । अनुभवसिद्धत्वात् । इदानीन्तनानामपि शमादिरहितानां निर्विचिकित्सितवेदार्थज्ञानोपलव्धेः । संशयाऽनुपपत्तिश्च ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यन्याख्या।

प्रथमं, शमादिसाधनेभ्यः प्रथमम् । शाब्दमेव, परोक्षमेव ज्ञानमिति मन्तव्यम् । तत्र हेतुमाहुः—'अतु-भवस्मिद्धत्वादि'ति । शब्दाद्धि परोक्षमेव ज्ञानमित्युपनिषत्सु तत्तदुपाख्याने तत्तच्छिष्याणामनुभवस्य सिद्धत्वादित्यर्थः । ननु तेपां तथानुभवोऽस्तीत्यत्र किं गमकिमत्याकाङ्कायां तमेव विशदयन्ति—'इदानीन्तनानामि'ति । शब्दो हि सर्वदा साधारण्येनैव सर्वेपामर्थप्रत्यायकः । अन्यथाघटशब्दा-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

विधिवैयर्थम् । सिद्धमाहुः—'तस्मादि'ति । 'मन्तव्यिमि'ति । सर्वेषां भवतीति स्वीकर्तव्यमित्यर्थः । अनुभवमेवाऽऽहुः—'इदानीिम'ति । अस्मिन् युग उत्पन्नानां त्रैवर्णिकानामपीत्यर्थः । 'उपलब्धेकैश्चिहरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

क्षाऽसम्भवत्वात् । प्रथममपरोक्षज्ञानात्पूर्वम् । शाब्दीप्रमितिरूपं वाक्यार्थज्ञानमिति यावत् । एवकारः साक्षात्कारच्यावृत्तिप्रयोजनः । तत्रोपपितः—'अनुभवं'ति । ठोकिकवेदिकाऽनुभवसिद्धत्वात् । तथा च विचारसाक्षात्कारफठकत्वाऽसम्भवेनाऽन्योन्याश्रयाऽपरिहारान्न शमाद्यानन्तर्यं वक्तुं युक्तमिति सिद्धम् । नतु तथापि शमाद्यभावे मिठिनसत्त्वानां कथं वेदार्थनिश्यय इति तदानन्तर्यं सूपपादमेवेत्याशयेनाऽहुः—'इदानीन्तनानामपी'ति । अत्रैव विचारशास्त्रादेवेति शेषः । अपिशब्दः पूर्वकाठीनानां

श्रीलाल्भट्टकृता गृहार्थदीपिका ।

तयोः परस्पराऽत्यन्ताभावसमानाधिकरणयोरेकाधिकरणवृत्तित्वं स्याद्दशमस्त्वमसीत्यादिशब्दादपरोक्ष-स्वीकारे । अतो न शब्दादपरोक्षमित्यर्थः । ननु यद्यपि न विचारसहकृतेन शब्देनाऽपरोक्षं तथापि वेदान्तिविचारसहकृतेन मनसा साक्षात्कारः कृतो न स्यात् । तथा सित विचारशास्त्रस्य साक्षा-त्कारजनकत्वान्न वैयर्थ्यमित्याशङ्क्याऽऽहुः—'मनसा तज्जननेऽपि तथे'ति । तत्त्वमस्यादि-वाक्यविचारसहकृतेन मनसा यदि साक्षात्कारस्तदाऽपि तथा, मननादिविधीनां वैयर्थ्यम् । मन-नादिसाध्यफलस्य विचारशास्त्रेण जातत्वादित्यर्थः । सिद्धमाहुः—'तस्मात्प्रथमिम'त्यादिना । दशमस्त्वमसीति शब्दाद्यज्ज्ञानं जायते तत्प्रथमं ज्ञानम् । दशमोऽहिमिति ज्ञानात्पर्वं जातत्वात् । तत्प्र-थमं ज्ञानं शाब्दमेव । न तु प्रत्यक्षमित्यर्थः । तत्र प्रमाणं पठित्त—'अनुभवसिद्धत्वादि'ति । अनुभ्यन्ते, वेदान्तविषयकज्ञानिनो हि परोक्षज्ञानवन्त एव । ननु ये शमादियुक्तास्तेपामेव निःसन्दि-ग्धवेदान्तिवज्ञानम् । तच्चाऽपरोक्षमेव । ये त्वतादशास्तेषां निःसन्दिग्धं ज्ञानं नास्त्येवत्युक्तमाधिका-रिणां शब्दादपरोक्षमित्याशङ्क्याऽऽहुः—'इद्गानिन्तनानामि'त्यादि । शमदमवैराग्यादियुक्तानामेव वेदान्तवोधस्तीकारे दूपणमाहुः-'संन्यासानुपपित्तश्चेति । अत्रायमाश्यः । वेदान्तविज्ञानसु-भगवदीयश्रीमहिष्णरामप्रणीतः प्रदीषः।

क्षयोः परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोरेकस्यां समावेशेन शाब्दत्वसाक्षात्कारत्वयोर्जातित्वं न स्यादि-त्यर्थः । एवमेव प्रमाणगतयोः शब्दत्वप्रत्यक्षत्वयोरिष साङ्कर्यसम्भवाज्ञातित्ववाध इत्यर्थः । ननु तत्त्वम-स्यादिवाक्यसहकृतेन मनसैव शाब्दापरोक्षमङ्गीकार्यं 'मनसैवानुद्रष्टव्य'मितिश्चितिसाहाय्यादित्थं च शब्द-प्रमाणमादाय न जातिसङ्करापित्तरत आहुः—'मनसे'त्यादि । तज्जनने शाब्दापरोक्षजनने । तथा

१ कथं तेपामिति कपुस्तकम् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुमाप्यव्याख्या ।

त्कदाचित्पटप्रत्ययः स्यात् । तथाचेदानीन्तनानामिष यदि शब्दात्परोक्षमेव जायते तदा तक्यायेन पूर्वे-पामिष तथेव वभ्वेत्यङ्गीकर्तव्यमित्यर्थः । शब्दादपरोक्षप्रत्ययाङ्गीकारे वाधकान्तरमप्याहुः—'संन्या' से'ति । यदि शब्दादेवाऽपरोक्षप्रत्ययः स्यात्तदा 'वेदान्तिविज्ञानसुनिश्चितार्थाः संन्यासयो-गाचतयः शुद्धसत्वाः । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले परामृता परिमुच्यन्ति सर्व-इत्यादिश्वतौ वेदान्तिवज्ञानेन पदार्थयाथात्म्यस्फूर्ताविष संन्यासोक्तिविक्रद्ध्येत । पदार्थयाथात्म्यस्फूर्तिरेवा-ऽपरोक्षसाक्षात्काररूपत्वेन तत्त्रासौ संन्यासस्याऽनपेक्षणात् । एवमथशब्दस्याऽनन्तर्यार्थकत्व उदिष्टानां-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

रि'ति। विचारेणेति शेषः। दूपणान्तरमाहुः—'संन्धासे'ति। उपनिषदि वेदान्तविज्ञानसुनिश्चि-तार्थाः संन्यासयोगाचतयः द्युद्धसत्वा इत्यादिना वेदान्तार्थनिश्चयोत्तरं संन्यासस्य प्रतिपादि-कैश्चिह्वरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

संग्राहकः । प्रथमं शान्दाऽनङ्गीकारे वाधकमप्याहुः—'संन्यासे'ति । अपरोक्षसाक्षात्कारे सिद्धे संन्यासस्याऽग्रेऽनपेक्षणात् । नतु सकार्यस्यैव वैराग्यस्य विविक्षतत्वान्नानुपपत्तिस्तस्येति चेत् । न।जन-कादिगृहस्थानामनिधकारित्वापत्तेः । वेदान्तिविज्ञानसुनिश्चितार्था इति विरोधाच । तत्र हि वेदान्तार्थनिश्चयोत्तरं संन्यासवचनात् । न चैवं यदहरेवेति श्रुतिविरोधः । तस्याऽविविदिपासंन्या-

### श्रीलाल्स्भट्टकृता गृहार्थदीपिका।

श्चितार्थाः संन्यासयोगाद्यतयः द्युद्धसत्वा इति श्चतेर्वेदान्तिवज्ञानिश्चयोत्तरत्वं संन्यासस्य, निश्चयसे च विचाराधीनत्वाद्वह्मविचारानन्तर्यं च संन्यासस्य वैराग्यादेश्च सिद्धम् । ततश्च जिज्ञासाञ्चा-स्वस्य भवदुक्तशमदमवैराग्यादिभ्यः पूर्वमपेक्षितत्वान्न शमदमवैराग्याद्यानन्तर्यं सम्भवित ब्रह्मविचारस्य । अतः फिक्किनाया अयमर्थः । संन्यासस्याऽपि ब्रह्मविचारात्पूर्वमनुपपित्तिरिति । अत उत्तरभाविनः संन्या-सस्य ब्रह्मविचारान्न पूर्वत्वम् । अतो न संन्यासाऽऽनन्तर्यमपि जिज्ञासायाः । एवं न कस्याप्यानन्तर्य-मत्राथशब्देन वक्तुं शक्यत इत्यानन्तर्यपक्षो दूषितः ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

पूर्ववदेव मनःश्रमे आदाय सङ्करापत्तिरित्यर्थः । सङ्करापत्तिस्तु मनिस शान्दश्रस्थयोः करणत्वात्रमाण-सङ्करापितः प्रमितौ च शान्दत्वप्रस्थक्षत्वयोः सत्त्वात्प्रमितिमादाय सङ्करापत्तिरितिरीत्या बोध्या । एव-मृत्तमाधिकारिणः शन्दसहकृतमनःसकाशात्खपुष्पादिशन्देभ्योपि शान्दापरोक्षं स्यादित्यपि दूपणमवसेयम् । पूर्वोक्तमुपसंहरन्ति—'तस्मा'दिति । प्रथमं, वैराग्यशमादिभ्यः पूर्वम् । शान्दमेच वेदान्तिवचारेण वेदान्तवाक्येभ्यः शान्दमेच परोक्षक्तपमित्यर्थः । अनुभवसिद्धत्वात्, उपनिषत्म तत्त्वदपीणां तन्छिष्याणां च संवादेन परोक्षक्तपमात्रक्षेत्र सर्वप्रतीतिगोचरत्वादित्यर्थः । 'इदानी'मित्यादि । तथा च शमादिश्च्यानां विचारसमर्थानां यदि वेदान्तार्थनिर्णयो न स्यात्तदेदानीन्तनानां तादृशविचारकाणां निर्विकल्पवेदार्थनिर्णयो न स्यात् । जायते इति सर्वानुभवसिद्धमिति न पूर्वोक्तं साध्वत्यर्थः । तत्त्वमस्यादिवाक्यम्यो बह्यापरोक्षवोधाङ्कीकारे दूपणान्तरमाद्वः—'संन्यासे'ति । यद्यपदेशवाक्यादेव बह्यापरोक्षविधः स्थात्तदा 'वेदान्तिवज्ञानसुनिश्चितार्थाः सन्त्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते बह्यलोके तु परान्तकाले परामृताः परिमुच्यन्ति सर्व' इतिश्चतौ वेदान्तार्थनिर्णयोत्तरं सन्त्यासोक्तिर्विकृद्धा स्यादित्यर्थः ।

किश्च अध्याहारश्च कर्तव्यः । स च कर्तव्यादिपदानाम् । यदि तत्स्वार्थं, व्यर्थमेव वाक्यं स्यात् । परार्थत्वे त्वशक्यम् । न हि तैर्विचारः कर्तुं शक्यते । स्वकृतिवैयर्थ्वश्च ।

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

चतुर्णां दूषणानां मध्ये प्रथममुक्तवा द्वितीयं तमाहुः—'किश्चे'त्यारम्य 'उक्तं न भवे'दित्यन्तेन । आनन्तर्यार्थकत्वेऽथशब्दस्य कर्तव्यादिपदाध्याहार आवश्यकः । अथानन्तरं ब्रह्मजिज्ञासेत्युक्ते कर्तव्या-दिपदाकाङ्काया उपिक्षितत्वेन तत्प्तिं विना वाक्यार्थनिष्पत्तेरंभावात् । एवं सित तदध्याहृतं पदं यदि स्वार्थं तदा तद्विनापि स्वकर्तव्यताया इष्टसाधनत्वज्ञानमात्रेणोपपत्तेस्तन्निष्प्रयोजनमेव स्यात् । ननु स्वार्थ-पदापेक्षाभावेऽपि परेषां ब्रह्मजिज्ञासाकृतेरिष्टसाधनत्वचोधनार्थं तदाकाङ्क्षा भवेत् । शाब्दी ह्याकाङ्का शब्देन्तेव पूर्यत इति सैर्वत्रेव प्रसिद्धेत्याशङ्कचाऽऽहुः—'परार्थत्व' इति । यद्यपि परप्रवोधने हि शब्दा-

#### गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

तत्वाद्वेदान्तार्थं विचाराऽभावे संन्यासानुपतिरित्यर्थः । 'कर्तव्यादी'ति । आदिपदेन विधिवोधक-पदानां सङ्ग्रहः । द्वितीयं दूषणमाहुः—'तदि'ति । विचारकरणम् । 'वाक्यिमे'ति । मीमांसावाक्य-मित्यर्थः । वाक्यप्रयोगाऽभावे स्वयमेव मनिस विचारः कर्तुं शक्य इति भावः । 'अद्याक्यिमे'ति । अशक्यत्वमेवाऽऽह—'न ही'ति । तैः अन्यैः । 'दाक्यत' इति । मीमांसाविचारस्यातिदुक्षहत्वादिति कैश्चिद्वरित्वता वेदान्तवन्त्विकः ।

सपरत्वात् । द्वितीयं दूपणं विवृण्वन्ति—'किश्चे'त्यारम्य 'भवेदि'त्यन्तेन । 'कतेव्य' इति आनन्तर्य-निवन्धनत्वात्तस्या आकाङ्कोत्थापकत्वादानन्तर्यस्य । 'स चे'ति । अध्याहारः । आदिना कुर्वीतेत्यादि-पदसंग्रहः । 'तिदि'ति । अध्याहृतं पदम् । 'व्यर्थिमि'ति । तद्विनाऽपि स्वकर्तव्यतोपपत्तिः । नतु परेपां जिज्ञासाकृतेरिष्टसाधनत्ववोधनार्थं स इति चेन्नेत्याहुः—'परार्थत्वे'ति । 'अद्राक्यिमि'ति । अश-क्यप्रेरणिमदं वाक्यं स्यात् । तदेवाऽऽहुः—'न ही'ति । आसार्वज्ञ्यात्परेषां, सर्वज्ञकृतिसाध्यत्वात्तस्याः

#### श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका।

आनन्तर्यार्थकत्वे दूपणान्तरमाहुः—'किश्चे'त्यादिना। आनन्तर्यार्थकत्वेऽथशब्दस्य कर्तव्यादि-पदाध्याहार आवश्यकः। अथाऽनन्तरं ब्रह्मजिज्ञासेत्युक्ते कर्तव्यादिपदाकाङ्काया उपस्थितत्वेन तत्पूर्ति विना वाक्यार्थोदयाऽभावात्। नन्वस्त्वध्याहारः को दोप इत्याकाङ्कायां दोषं वदन्ति—'यदि तत्स्वा-थे'मित्यारभ्य' भवेदि'त्यन्तेन। स्वार्थपक्षे त्विष्टसाधनताज्ञानं स्वस्य वर्तत एवेतीष्टसाधनताऽवाधकं(?) कर्तव्यादिपदं व्यर्थमेव स्यात्। ननु शाब्दी ह्याकाङ्का शब्दैकपूरणीयेति सर्वतत्रसम्मतत्वात्परेपामिष्टसा-धनतावोधनाय कर्तव्यपदाध्याहारः सार्थक इत्याशङ्क्याऽऽहुः—'परार्थत्वेत्वदाक्यमि'ति। परान् प्रति

### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

अथराब्दस्यानन्तर्यार्थत्वपक्षे दूषणचतुष्टयमुक्तम् । अधिकाकाङ्का, अध्याहारापितः, पुरुपार्थासिद्धिः, विचारोच्छेदः इति । तेपां मध्ये प्रथमं निरूप्य द्वितीयमुपपादियतुमाहुः—'किंचाध्याहार' इति । कर्तव्य इति । अथराब्दस्यानन्तर्यार्थत्वेऽनन्तरं विचारः एतावन्मात्रमुक्त्वा तूष्णीं श्थितौ वाक्यं निराकाङ्कं न स्यादितिकर्तव्यादिपदानामध्याहारः आवश्यकः । विचारकर्तृणािमष्टसाधनत्वाग्रहसम्पादनेन विचारप्रवृत्त्य-र्थम्वश्यं कर्तव्यमित्यर्थः । तत् ,अध्याहतं पदम् । स्वार्थे,स्वस्य विचारे प्रवृत्ताविष्टसाधनत्वाग्रहसम्पादनार्थं

१ रभावत्वमिति खपुस्तकम् । २ खार्थं पदेति कपुस्तकम् । ३ सर्वत्र चेति कपुस्तकम् । ४ प्रसिद्धेदिखादि कपुस्तकम् ।

# असङ्गतिश्वास्य सूत्रस्य भवेत् । किश्च, अधिकारपक्षे पुरुषार्थः सिध्यति नानन्तर्य्यपक्ष उ-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

ध्याहारस्यावश्यकत्वं, तथापि कृतिसाध्यत्वस्य विध्यंशप्रविष्टत्वेनाऽकृतिसाध्ये कर्तव्यादिपदाध्याहारो-ऽपि तदर्थोऽशक्य एव स्यादिति । ननु कथं परेपां तदशक्यिमत्याशङ्कचाऽऽह—-'न ही'ति । तैः प्रसि-द्धैरसर्वज्ञैर्विचारो वेदान्तानां केर्तुं शक्यः । 'स्वयम्भूरेष भगवान्वेदो गीतस्त्वया पुरे'त्यादि-वाक्यैर्वेदस्य ब्रह्मरूपत्वेनाऽसर्वज्ञानां तत्र शक्तयभावात् । दूषणान्तरमाहुः -- 'स्वकृती'ति । यदि कर्तव्यपदाध्याहारः परार्थस्तदा 'जन्माचस्य यत' इत्यारम्य व्यासकर्तृका ब्रह्मजिज्ञासाकृतिरनर्थि-कैव स्यात् । फिलतमाह—'असङ्गतिरि'ति । एवं च कर्तव्यपदाध्याहारस्य स्वार्थत्वे परार्थत्वे वाऽस्य प्रतिज्ञाप्रतिपादकस्याऽसङ्गतिरेव स्यादिति । चकार एवकारार्थः । तृतीयं तमाहुः--'किश्चे'-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

शेषः । 'स्वकृती'ति । अशक्यत्वालरैविंचारो न कियते चेन्मीमांसाविपयिणी या स्वकृतिस्तस्या वै-यर्थ्यमिति भावः । कैश्चिदुत्तमैर्विचारः कर्तुं शक्यते चेत्तत्राऽऽहुः—'असङ्गतिश्चे'ति । तथा च ब्रह्मजिज्ञासा परैः कर्तव्येति प्रतिज्ञा कृता । अग्रिमसूत्राणि तु स्वेनैव कृतानीति प्रतिज्ञाहानिरूपाठ-सङ्गतिभेवेदित्यर्थः । पुरुषार्थासिद्धिरूपं तृतीयं दूषणमाहुः - 'किश्चे'ति । 'पुरुषार्थ' इति । विचारे कि-

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

दूषणान्तरमाहः - 'असङ्गतिरि'ति अध्याहृतकर्तव्यपदस्योभयथाप्यफलत्वेनाऽऽनन्तर्यपक्षेऽस्य प्रतिज्ञा-श्रीलाल्भट्टकता गृहार्थदीपिका।

कर्तव्यताबोधनं त्वनुचितम् । जिज्ञासायाः भगवद्वताररूपसर्वज्ञकृष्णद्वैपायनसाध्यत्वात् । अन्येपाम-ल्पज्ञतया जिज्ञासाया अशक्यत्वाच । 'स्वकृतिवैषध्र्ये चे'ति । यदि परान् प्रत्युपदेशस्तदा जन्मा-वस्य यतः शास्त्रयोनित्वादित्यारभ्य कृतस्य ब्रह्मविचारस्य वैयर्थ्यं स्यादित्यर्थः । 'असङ्गतिश्चे'त्यादि । स्वार्थत्वे परार्थत्वे वा वैयर्थ्यस्योपपादितत्वादस्य प्रतिज्ञाप्रतिपादकस्य सूत्रस्याऽसङ्गतिभवेदित्यर्थः । 'किञ्च, अधिकारपक्षे प्ररुषार्थः सिद्ध्यति नाऽनन्तर्थपक्ष' इति । अधिकारपक्षे प्ररुपार्थसिद्धावानन्त-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

व्यासाभिष्रेतम् । 'व्यर्थमेवे'त्यादि । वाक्यप्रयोगात्पूर्वमेव विचारकस्येष्टसाधनताधीसत्त्वात् । अन्यथा प्रतिज्ञावाक्यमेव न वदेत् । इत्थं च संपूर्णं प्रतिज्ञावाक्यमेव व्यर्थं स्यादित्यर्थः । परार्थत्वे, परेषामि-ष्टसाधनताधीसम्पादनेन विचारे प्रवृत्त्यर्थत्वे । अशक्यत्वमेवोपपादयन्ति—'न हीत्यादि । तैः परैः । कर्त् दाक्यते, अन्येन केनचिदुक्तमिदं कर्तव्यमिति अवणमात्रेण सर्वेषां करणार्थं प्रवृत्तौ प्रमाणाभावादि-त्यर्थः । नतु तादशाज्ञाकारिणां परेषां प्रवृत्तिरिप स्यादेवेति न वैयर्थ्यमत आहुः-- 'स्वकृती'ति । तथा च परस्य विचारकरणार्थं वाक्यप्रयोगः परेण तु न कियते स्वयं च कियते इति स्वकृतेः प्रतिज्ञाकृतेश्व वैयर्थ्यमित्यर्थः। फिलतं दूषणमाहुः—'असङ्गति'रिति। तथा च खपरयोर्मध्ये कस्यापि प्रवृत्तावनुप-योगादसङ्गतिरेव सूत्रस फिलतेत्यर्थः ।

आनन्तर्यार्थपक्षे पुरुपार्थासिद्धिरूपं तृतीयं दूषणमुपपादयन्ति—'किश्चे'त्यादिना । अधिकार-

१ कृतिसाध्यं तस्येति कपुस्तकम् । २ नेत्यपेक्ष्यते ।

क्तन्यायात् । किञ्च तादृशस्याऽधिकारिणः श्रवणमात्रेण कृतार्थस्य समाधिनिरतस्य प्रव-चनाऽसम्भवाच्छास्त्रोच्छेदः ।

शास्त्रविरोधश्च। साधनानामये स्वयमेव वक्तव्यत्वात्। अतोऽनेकदोपदुष्टत्वादधि-कारार्थे एव श्रेयान्।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्यारभ्यो किन्यायादि त्यन्तेन । कथमानन्तर्यपक्षे पुरुपार्थसिद्ध्यभाव इत्यत आह— 'उक्तन्या-यादि'ति । आनन्तर्यार्थत्वेऽथशन्दस्य कस्यानन्तर्यमत्र वक्तव्यमित्याकारकाऽऽङ्काया विषयलाभा-ऽभावेन निवृत्त्यभावे ब्रह्मैजिज्ञासाप्रतिवन्धे तज्ञन्यश्रवणादिजाऽमृतप्राप्तिरूपपुरुपार्थसिद्ध्यभावान्नानन्त-र्यार्थत्वमिति भावः । उक्तन्यायस्त्वानन्तर्ये त्वित्यारभ्य संन्यासानुपपत्तिश्चेत्यन्तेन सन्दर्भेण स्फुटीकृतो ज्ञेयः । चतुर्थं तमाहुः— 'किञ्चे'त्यारभ्य 'वक्तव्यत्वादि'त्यन्तेन । यदि साधनचतुष्टयाऽनन्तर्य्यमत्र गोस्वामिश्रीमहित्यस्वरचितं विवरणम् ।

यमाणे मननद्वारा मोक्षः सिद्ध्यतीत्यर्थः । 'उक्तन्यायादि'ति । अन्योन्याश्रयदोपाद्विचाराभावादित्यर्थः । चतुर्थं दूषणमाहुः—'किश्चे'ति । साधनचतुष्टयसम्पन्नेन श्रवणं कृतं चेत्तेनैव कृतार्थत्वाद्ध्यापनाभावा-च्छास्त्रोच्छेद इति भावः । अग्रे तृतीयाध्याये । यौगिके जिज्ञासापदे दूषणमुद्भाव्य परिहरन्ति—'न चे'ति ।

कश्चिहरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

स्त्रस्य, शास्त्रेऽसङ्गतिरेव स्यात् । तृतीयं विवृण्वन्ति—'किश्चे'त्यादिना । 'उक्ते'ति । अधिकाकाङ्काया श्रीलालस्टकृता गृहार्थदीपिका ।

र्यपक्षे तदमावे हेतुमाहुः—'उक्तन्यायादि'ति । मङ्गलाऽर्थान्तरोपक्रमाऽऽनन्तर्थेषु सदोपत्वादिधकारपक्षस्य निर्दोपत्वसमानाधिकरणगुणयुक्तत्वस्य पूर्वं प्रदिश्तित्वात्पुरुपार्थः सिद्ध्यति । आनन्तर्थपक्षे
कस्याऽप्यानन्तर्यस्याऽसम्भवादाकाङ्कापृर्त्यभावेन जिज्ञासाया अभावात्पुरुपार्थो न सिद्ध्येदिति भावः ।
श्रमादिसाधनाऽऽनन्तर्ये शब्दादपरोक्षे दूषणान्तरमाहुः—'किश्च ताद्दशस्याऽधिकारिण' इत्यादिना।
यदि साधनचतुष्टयानन्तर्यमत्र भवेतदा तत्सम्पन्नस्य वेदान्तश्रवणमात्रेण भवन्मते जातसाक्षात्कारस्य
कृतार्थत्वात्पुनः प्रवचनाऽसम्भवः । फलस्य जातत्वेन प्रयोजनाभावात् । ततश्य प्रवचनविधायकशास्त्रोच्छेद इत्यर्थः । न चाऽतादशस्य फलसिद्ध्यर्थं प्रवचनविधिसार्थक्यमिति वाच्यम् । अतादशस्य भवन्मते
वेदान्ताऽनिधकारात् । वेदान्तिवचारेणवेगेपनिपदां सिद्धान्ते फलाङ्गीकारात् । श्रवणमात्रेण साक्षात्कारे
दूषणान्तरमाहुः—'शास्त्रविरोधश्चे'ति । एवं व्याख्यानेऽनेन जिज्ञासाशास्त्रेण विरोध इत्यर्थः । कथं

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

पक्षे अथशब्दस्याधिकारार्थत्वपक्षे । पुरुषार्थः मोक्षः । उक्तन्यायात् कस्यानन्तर्यं वाच्यमित्यत्रान-न्तर्यनिरूपकस्यालाभेनं तदाकाङ्काया अशान्तेर्मोक्षाकाङ्कानुदयप्रसङ्गादित्यर्थः ।

उच्छेदश्च भवेदिति चतुर्थं दूषणमुपपादयन्ति—'किञ्च तादृशस्ये'त्यादिना । तादृशस्य, उत्तमस्य । प्रवचनासम्भवात्, समाधिन्यापृतत्वेन वेदान्तविचारस्य शिन्याणां पाठनस्य वाऽसम्भ-वादित्यर्थः ।

द्यास्त्रविरोधः, आदौ वेदान्तविचारमात्रेण तत्त्वमस्यादिवाक्येभ्यो बह्यसाक्षात्काराङ्गीकारे,

१ तद्रद्मेति कपुस्तकम् । २ यदीतिनास्ति कपुस्तके ।

# न च ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासा नाधिकर्तुं शक्येति वाच्यम् । जिज्ञासापदस्य विचारार्थत्वात्

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

भवेत्तदा शमादिसाधनसम्पन्नस्याधिकारिणः फलिसिद्धेः सत्वेन पूर्वमेव कृतार्थस्याऽत एव समाधिनिरतस्य 'श्रोतव्य' इति विध्यनुरोधेन कृतश्रवणस्य लोकबुद्ध्या श्रवणमात्रेण कृतार्थस्य प्रवचनादिसाधनानामसम्भवात्तरप्रतिपादकशास्त्रोच्छेदप्रसङ्कः स्यात् । साधनानामनपेक्षणीयत्वेन तत्प्रतिपादकशास्त्राध्ययनाद्यभावादुच्छेद इति भावः । दूपणान्तरमाहुः—'शास्त्रविरोधश्चे'ति । नहि साधनं विना पूर्वमेव
फलिसिद्धिरिति कुन्नापि दृष्टमतः शास्त्रेऽसिद्धत्वाद्धिरुद्धम् । तत्र हेतुमाहुः—'साधनानामि'ति । यदि
साधननैरपेक्ष्येणेव फलं भवेदित्याश्चयः । साधनप्रतिपादकानां शास्त्राणां तदाऽग्ने तृतीयाध्याये स्वयमेव सर्वज्ञेन व्यासेन कथं तानि प्रतिपादितानीत्यन्यथानुपपत्तिरेव तत्र प्रमाणमिति भावः । एवमाननत्य्यीर्थत्वपक्षे दूषणचतुष्ट्यमुक्त्वाऽन्येषामप्यतिदेशमुखेनाधिकारार्थत्वमेव द्रद्धयन्ति—'अत्त' इति ।
आपाततो हि दूषणचतुष्ट्यमुक्तं, वस्तुतस्त्वनेकदोषदुष्टत्वात्पराभिमतस्यानन्तर्यार्थत्वस्याऽधिकारार्थं एवाऽथशब्दः श्रेयान् । नन्वथशब्दस्याधिकारार्थत्वे 'ब्रह्मिक्झासा अथ अधिक्रियते' इति वाक्यार्थः
सम्पद्यते । अधिकारो हि प्रारम्भः । तथा च ब्रह्मिज्ञासाया विषयविशेपपरतन्त्रत्वेनाऽकृतिसाध्यत्वात्कथमधिकर्तुं शक्येत्याशक्क्य समाद्धते--'नचे'ति । कथिमिति चेत्तत्राऽऽहः-'जिज्ञासापदस्ये'

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

'दाक्ये'ति । इच्छायाः प्रारम्भस्य कर्तुमशक्यत्वादित्यर्थः । जिज्ञासापदस्य रूढ्या विचारार्थकत्वे पूर्व-मीमांसाभाष्यकारसम्मतिमाहुः—'अत् एवे'ति । पुराविदां शावराणां भाष्यकृताम् । ननु विचार-पदमेव कुतो नोक्तमित्यत आह—'जिज्ञासापदेने'ति । इष्टं इच्छाविपयीभूतम् । तदिच्छा ब्रह्मज्ञान-केश्चिहरचिता वेदान्तचित्वका।

विषयाऽलाभेनाऽनिवृत्त्या जिज्ञासाप्रतिवन्धे श्रवणाद्यसिद्धेरेवोक्तो न्यायः । विषयालाभस्तु 'तथाही'त्यारभ्य 'सन्न्यानुपपक्तिरि'त्यन्तेन सन्दर्भेण प्रदर्शितः । चतुर्थं विशदयन्ति—'किश्चे'ति । ताहश्रीलाल्सभदृक्ता गृहार्थदीषिका ।

विरोध इत्याकाङ्कायामाहुः—'साधनानामग्रे' इत्यादिना । यदि भगवान्वादरायणः श्रवणमात्रेण साक्षात्कारं स्वीकुर्यात्तदा तृतीयाध्याये स्वयमेव साधनानि न त्र्यादित्यर्थः । 'अतोऽनेकदोष- दुष्टत्वादि'त्यादि । आनन्तर्यस्य अनेकदोषदुष्टत्वान्निदींपोऽधिकारार्थे एव श्रेयानित्यर्थः । जिज्ञासा-

व्यासशास्त्रवैफल्यमित्यर्थः । वैफल्यमेवोपपादयति—'साधनाना'मित्यादिना । तथा च पूर्वोक्तरीत्या यदि कृतार्थतामभित्रेयात्तदाऽग्रे तृतीयाध्याये व्यासः स्वयं साधनानि न वदेत् । न हि कारणं विना कार्योत्पत्तिः कस्याप्यस्ति सम्मता । सम्मता चेतस्यात्तदाग्रे साधनानि व्यासो न वदेदित्यन्यथानुपपत्त्या साधनाभावे कार्याभाव इति सिद्धमित्यर्थः । आनन्तर्थ्यपक्षे दूषणसमृहमुद्धाव्याऽथशव्दस्याधिकारार्थन्त्वपक्षः सर्वेक्तरीकर्तुं योग्य इत्युपपादन्ति—'अत इत्या'दिना । अतः यतोऽधिकारार्थत्वपक्षो निर्दुष्टोऽत इत्यर्थः । अनेकदोषदुष्टत्वात् , अथशव्दस्यानन्तर्यार्थत्वपक्षे दूषणचतुष्टयोद्धावनानन्तरमिष बहुनां दूषणानामुद्धावनादनेकदोषदुष्टत्वादित्युक्तम् । अधिकारार्थं एच , अथशव्दस्याधिकारस्कपार्थं एव । अयान्, निर्दुष्टत्वात् सर्वेषामेव श्रेयानित्यर्थः ।

# अत एव 'जिज्ञासितुमिच्छेदि'ति पुराविदां यचनानि । जिज्ञासापदेन चैतज्ज्ञापयति ब्रह्म-

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ति । ननु ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासेतीच्छार्थे 'धातोः कर्मण' इत्यनेन सता भाव्यम् । तथाच जिज्ञा-सापदं तद्वाचकमिति कथं विचारार्थकत्वमिति चेत् । उच्यते । 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासे'त्यत्र जिज्ञा-सापदस्य यौगिकरूढत्वेन यौगिकार्थव्यतिरेकेणेव स्वातन्त्र्येण रूढ्यर्थवाचकत्वात् । उद्भिदादिपदवत् । तत्र ज्ञापकमाहुः—'अत एवे'ति । यतो जिज्ञासापदं यौगिकरूढत्वेन स्वातन्त्र्येण रूढ्यर्थवाचकमत एव जिज्ञासितुमिच्छेदित्यादीनि वाक्यानि सङ्गतानि भवन्ति । अन्यथा इच्छितुमिच्छेदिति वाक्यार्थः स्यात् । स चायोग्यत्वादसङ्गत एव भवेदित्यर्थः । नन्विच्छाया विषयविशेषतन्त्रत्वेनाऽकृतिसाध्यत्वादिच्छेदिति लिङ्विमक्तिः कथं संगच्छते । विधावेव तद्विधानादिति चेत् । न । 'अहं कृत्यतृच्छे' यर्हार्थेऽपि लिङ्स्मरणात् । अत एव तद्विजिज्ञासस्वेत्यादौ लोद्लकारोऽपि संगच्छते । न च निमन्त्र-णादिष्वयं प्रत्यय इति वाच्यम् । प्रवर्तनात्वस्य सर्वत्रानुस्यूतत्वेन तुल्यत्वात् । अत एव विध्यादियोगे प्रवर्तनायां लिङ् । चतुर्णा पृथगुपादानं प्रपञ्चार्थमिति शब्दतत्विदः। नन्वत्र यदि जिज्ञासापदेन विचार

केश्चिद्विरचिता येदान्तचन्द्रिका।

द्यास्य शमादिसर्वसाधनसम्पन्नस्य । प्रवचनं शास्त्राध्यापनम् । 'द्यास्त्रे'ति । साधनानां वैराग्यादि-साधनानाम् । अग्रे तृतीयाध्याये । तथाच वैराग्याद्यानन्तर्यार्थकत्वेन यद्यथशब्दः प्रयुक्तः स्याद्वचासेन, तदा सिद्धानां तेषां पुनः कथनाऽनर्द्दत्यात्तानि पुनर्न निरूपयेदेव । सूत्रकारस्याऽप्यनभिष्रेतोऽयमा-नन्तर्यपक्ष इति भावः । उपसंहरति—अत इति ।

ननु जिज्ञासाया विषयपरतन्त्रतयाऽकृतिसाध्यत्वेनाऽथशन्दार्थस्याऽधिकारेऽन्वयाऽसम्भवादधिका-ररूपोऽर्थः कथं श्रेयानित्याशङ्कां परिहरन्ति—'नन्वे'ति । अधिकर्तुमारन्धुं न शक्यां न कृतिसाध्येति न वा-च्यमित्यर्थः । तत्रोपपत्तिमाहुः—'जिज्ञास्ते'ति । योगंविनैव स्वातन्त्र्येण रूढ्या विचारार्थकत्वात् । उद्भि-श्रीलालभदृकृता गृहार्थक्षिका ।

दादिपदस्य विचारार्थकत्वे शावरभाष्यसम्मितमाहुः। 'अत एव जिज्ञासितुमिच्छेदिति पुराविदां वचनानी'ति। तथा च जिज्ञासापदं यौगिकरूढम्। उद्भिदादिपदवत्। उद्भिच्छन्दो हि योगेन तृणलतावृक्षादि वक्ति। रूढ्या उद्भिन्नामकं यागम्। तथा जिज्ञासाशन्दोऽपि योगेन ज्ञानेच्छां वक्ति। धातोः कर्मणः समानकर्तृकादिच्छायां वेति सूत्रेण सन्प्रत्ययस्य इच्छायां जातत्वात्। रूढ्या च विचार-मिति। अत एव श्रीमद्भागवत एकादशस्कन्द एकादशाध्याये जिज्ञासापदं विचारपदपर्यायत्वेन भग-वतोक्तम्। एवं जिज्ञासयापोद्धा नानात्वभ्रममात्मिति। उपारमेत विरजं मनो मय्यप्य सर्वगिमि'ति। नद्यत्र ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासेति सम्भवति। ज्ञानेच्छाया भ्रमनिवर्तकत्वाऽभावात्। प्रकृतेऽपि विचारवाचकत्विमिति हार्दम्। नन्वेवं सिति श्लिष्टं जिज्ञासापदं विहाय स्फुटाऽर्थकं विचार-पदमेव कुतो नोक्तमित्याकाङ्कायामाहुः—'जिज्ञासापदंन चैत्रदि'त्यारभ्य'आरभ्यत इती'त्यन्तम्।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

नन्वथराब्दस्याधिकारार्थत्वपक्षे कर्तव्यत्वमेवार्थः पर्यवस्यति, जिज्ञासाराब्दस्य च ज्ञानगोचरेच्छार्थः, सा च कृत्यसाध्येति कथं कृत्यसाधनीयत्याराङ्कते 'न चे'त्यादिना । ज्ञातुं ज्ञानगोचरा । नाधिकर्तुं न

१-विधेत्यादिपडक्षरी कपुस्तके नास्ति।

ज्ञानं पुरुषार्थसाधनत्वादिष्टं तदिच्छापूरणाय विचार आरभ्यत इति । यस्मात् कर्मादिभ्यो ज्ञानमेव पुरुषार्थसाधनमित्यतस्तज्ज्ञानाय विचरोऽधिकियत इत्यतःशब्दार्थः ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

एव ग्राह्यस्तदा निःसन्दिग्धं विचारपदं विहाय शिर्धेष्ठपदप्रयोगं कथं कृतवान्स्त्रकार इत्याकाङ्कायामाह—'जिज्ञासापदेने'ति । यदि जिज्ञासापदं विहाय विचारपदमेवोक्तं स्यातदा स विचारः किमर्थ
इति तत्फठजिज्ञासा विषयठाभाऽभावात्तिष्ठेदेवित निःशङ्काप्रवृत्तिनिःश्रेयसार्थिनो न स्यात् । तेन
श्रिष्ठपदप्रयोग योगार्थोऽपि तत्रोपस्थितो भवति । ब्रह्मज्ञानं, 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेती'
त्यादिश्रुतिभिः पुरुपार्थसाधनत्वादिच्छाविषयीभृतम् । इच्छा च फठे तदुपाये वा ठोके दृष्टचरी । तथा
च तदिच्छाविषयीभृताऽमृतत्वप्राप्तिसाधनीभृतब्रह्मज्ञानात्मकसाधनसाधनत्वद्योतनेन निःश्रेयसार्थिनो
निःशङ्कप्रवृत्तिसाधनात्तत्प्रयोगः कृत इत्यर्थः । एवमथशच्दार्थं निरूप्याऽतःशब्दार्थं निरूपयन्ति—
'यस्मादि'ति । यस्माद्देद एव 'तद्यथेह कर्मजितो लोकः क्षीयत एवमेवासुत्र पुण्यजितो
लोकः क्षीयत' इत्यादिभिः कर्मणामिश्रहोत्रादीनां श्रेयःसाधनानामनित्येफठत्वप्रदर्शनेन 'ब्रह्मविगोस्थामिश्रीमिहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

विषयिणीच्छा । अधिकारपक्षे वाक्यार्थं वक्तुमतःशब्दार्थमाहुः—'यस्मादि'त्यादि । नतु सामान्यतो-ऽतःशब्दस्य पूर्वावधौ प्रयोगदर्शनात्कि पूर्विमत्याकाङ्कायां, कर्मविचारस्य पूर्वत्वं वक्तव्यम् । तच्च न सम्भवति । तस्य पूर्वत्वं पूर्वमेव खण्डितमत आह—'अत्त' इति । यथा ''धर्मो यशःप्रदः सुखद्श्रातः करोमी''त्यादौ दृष्टेऽप्यतःपदप्रयोगो दृश्यते, तथात्रापि ब्रह्मज्ञानं पुरुषार्थसाधन'मतो ब्रह्मज्ञानार्थं विचार आरभ्यत' इत्यतःशब्द इत्यर्थः । अत्र, यथैकं पदमेकस्मिन्नर्थं यौगिकमन्यस्मिन्नर्थं रूढं तद्यौ-

केश्चितिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

पदवत् । एतेन ज्ञानेच्छार्थाया जिज्ञासाया अर्थान्तरकल्पने विवक्षाऽभावे ब्रह्ममीमांसाशास्त्रप्रवृत्त्यङ्गभूत-योर्जिज्ञासाकारणयोः संशयप्रयोजनयोर्जिज्ञासयाऽस्चनात्काकद्न्तपरीक्षावद्दिमपि शास्त्रं स्या-त्तदर्थं तत्स्चनी जिज्ञासेव प्राधान्येन विवक्षितव्या । विवक्षितायां च तस्यां तस्याः प्रत्यधिकरणमप्रति-पादनादनिधकार्यत्वेन तत्समिभव्याहृतोऽथशब्दो नाधिकारार्थं इति परास्तम् । तथा जिज्ञासापदस्य मीमां-सापरत्वेऽन्यार्थकल्पनादोपोपि तथा । किञ्च विचारार्थकत्वाऽभावे प्रत्यधिकरणं तदिधकरणादध्याहृत-कर्तव्येतिपदनैरर्थ्यक्यापत्तेः । इच्छाया विषयविशेषतत्रव्वेन विधि [च्छेय] कर्तव्यपदं विनाऽपि स्वत

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कृत्या साधियतुं । विचारार्थत्वात् जिज्ञासापदस्य यौगिकरूढत्वेन खातन्त्र्येण रूढ्या वृत्त्या विचारा-थैत्वसम्भवात् । यथोद्धित्पदं योगेन खिनतं वोधयित केवलरूढ्या च यागिवशेषिमिति तद्दित्यर्थः । जिज्ञा-सापदस्य विचारार्थत्वे उपष्टम्भकमाहुः । अत्र एवेति । यत इच्छाविषयकेच्छायाः असम्भवेन एतद्दा-क्यस्याप्रामाण्यं स्यादत एवेत्यर्थः । जिज्ञासितुं विचारियतुर्मित्यर्थः । नतु जिज्ञासापदस्य विचारार्थत्वे विचारपदं त्यक्त्वा किमिति क्षिष्टजिज्ञासापदप्रयोगः कृत इत्यत आहुः—'जिज्ञासापदंने'त्यादि । जिज्ञासापदेन ज्ञानविषयकेच्छार्थकजिज्ञासापदेनेत्यर्थः । एतत् वक्ष्यमाणिमष्टत्वम् । इष्टिमिति । तथा च सुखस्येव सुखसाधनेष्वि इष्टत्वं शास्त्रकारिणां सम्मतम्। यथा यागादौ । अन्यथा तत्साधने प्रवृ-

<sup>9-ि</sup>श्रष्टेखारभ्याऽपरिवहायपदान्तो प्रन्थः कपुस्तके नास्ति । २-प्रयोगेणेति कपुस्तकम् । ३-मनिखफलेति खपुस्तकम् ।

# अधिकारी तु त्रैवर्णिक एव, न हि वेदविचारस्य वेदाधिकार्यतिरिक्तः शक्यते कल्प-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

द्राप्नोति परिमि'त्यादिभिश्च ब्रह्मविज्ञानात्पुरुपार्थप्रदर्शनेन च कमीदिभ्यो ज्ञानमेव पुरुपार्थसाधनं, तस्मात्तत्प्रास्यर्थं तदुपायभूता ब्रह्मजिज्ञासा आरभ्यत इत्यर्थः । नन्वेवमथशब्दस्याधिकारार्थत्वे ब्रह्म-जिज्ञासाऽऽथाधिकियते अधिकारिणमुद्दिश्याऽऽरभ्यत इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । तथा च को वाऽ-व्राऽधिकारी यमुद्दिश्येयमारब्धब्येत्याकाङ्कायामाह—'अधिकारी त्वि'ति । तुशब्दः शङ्कां वारयति ।

गोस्वामिश्रीमदिरिधरविरचितं विवरणम्।

गिकरूढिमित्युच्यते । यथा उद्भिदादिपदं यागिवशेषे रूढम् । वृक्षे यौगिकम् । तथात्रापि जिज्ञासा-पदस्य यौगिकरूढत्वम् । ज्ञानेच्छायां यौगिकम् । प्रकृते विचारे रूढिः स्वीकियते । एवं च, अथातो ब्रह्मजिज्ञासेत्यत्र ब्रह्मपदस्य ब्रह्मवाचकत्वम् । अतःपदस्य ज्ञानार्थे तात्पर्यप्राहकत्वम् । तथा च ब्रह्म-विषयकज्ञानानुकूठो विचार आरभ्यत इति वाक्यार्थः ।

नतु ब्रह्मनिरूपणे प्रतिज्ञाते प्रेक्षावतां प्रवृत्त्यर्थमधिकारिविषयसम्बन्धप्रयोजनानि वक्तव्यानि । तत्र विषयादीनामग्रे वक्तव्यत्वादिधकारिनिर्णयमाहुः—'अधिकारी'ति । नतु वेदार्थविचारे च त्रैव-

एवोदयाच । स्वकृत्यसाध्यत्वाच । अग्रे च जन्माद्यसेत्यादिविचारकरणादप्रतिज्ञातकरणप्रसङ्गाच । प्रतिज्ञान्मङ्गापतेश्च । जिज्ञासापदस्य विचारार्थकेत्वा-देव । जिज्ञासापदस्य विचारार्थकेत्वा-देव । जिज्ञासितमधीतं चेत्यत्र श्रीधराचार्येजिज्ञासापदस्य विचारार्थतयेव विवृतत्वाच । नन्वेवमस-निद्ग्धं विचारपदं विद्याय श्रिष्टं प्रयोगं कथं धृतवान् भगवान् स्त्रकार इत्याशङ्क्याहुः—'जिज्ञासे'ति । 'ज्ञापयती'ति । अत्र सूत्र इति शेषः । एतत्पदार्थमाहुः—'व्रद्धो'ति । तथाच ब्रह्मजिज्ञासापदेनाऽचि-त्यानन्तशक्तिमदद्वितीयं ब्रह्मवैतेच्छास्त्रविषयस्तत्सम्बन्धी चाऽयं विचार इति, शास्त्रविषययोः प्रतिपादक-प्रतिपाद्यभावः सम्बन्धश्च दिश्वतः ।

अतःपरं शास्त्रप्योजनं द्र्शयन्त एवाऽतःशब्दं विवृण्वन्ति—'यस्मादि'ति । अग्निहोत्रादीनि नित्यकर्माणि । आदिना योगोपासनापरिग्रहः । 'ब्रह्मविद्ामोति परिम'त्यादिश्चितिभ्यो ब्रह्मज्ञानमेव परप्राप्तिक्षपपरमपुरुपार्थसाधनमतो हेतोर्ब्रह्मज्ञानाय किंठक्षणकिमत्या दिरूपो विचारोऽधिक्रियत आरभ्यत इति हेतुक्षपोऽतःशब्दस्याऽर्थः । तथाच परप्राप्तिफठकब्रह्मज्ञानमेव परमप्रयोजनं दर्शितम् । सन्देह-निवृत्तिस्त्ववान्तरद्वारक्षपत्वेन । अवशिष्टमधिकारिणमाहुः—'अधिकारी तिव'ति । तुशब्दः पक्षान्तरश्रीलाळ्सदक्षता गृहार्थद्वापिका ।

तथा च न केवलं विचारमात्रं जिज्ञासापदेनोच्यते किन्तु पुरुषार्थसाधनज्ञानविपयकेच्छापूरको विचार इत्यर्थः । 'अधिकारी त्वि'त्यादि । अयं हि वेदार्थविचारो वेदवाक्यान्तर्गतशब्दशेषभूतस्तत्र हि यो भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तिर्न सादिति भावः । तदिच्छापूरणाय बह्मज्ञानेच्छाविषयलाभार्थमित्यर्थः । अथशब्दार्थमाहुः—आरभ्यत इतीति । स्वार्थमाहुः—यस्मादित्यादि । ज्ञानमेव बह्मज्ञानमेव । तज्ज्ञानाय बह्मज्ञानाय । अतः दावदार्थः अतः पद्घटितस्वार्थः । अथ अधिक्रियते अधिकारिणमुह्दिस्य बह्मज्ञिज्ञासाऽऽरम्यते ।

अस्याधिकार्याङ्कायामधिकारिणमाहः—'अधिकारी त्वि'ति । तथाच वैदिकवाक्याङ्गीभूतो यो

# यितुम् । नहि मन्दमतेर्वेदो नायातीति त्रैवणिके मतिमत्त्वमधिकारिविशेषणं कल्प्यते ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

विचारो हि वैदिकवाक्यान्तर्गतशब्दशेषभूतः । तथा च 'येऽङ्गिन्यधिकारिणस्ते तदङ्गेऽपी'ति वैवर्णिक एवाऽत्राऽप्यधिकारी ज्ञेयः । अस्मिन्नर्थे उपपत्तिमाहुः—'न ही'ति । मितः कर्मादिभ्यो ज्ञानमेव पुरुषार्थसाधनिमत्याकारिका । ननु मितमत्त्वं चेन्नाधिकारिविशेषणं तदा गृहाद्यासक्तस्यापि पुरुगोस्वामिश्रीमिद्धिरिधरविरचितं विवरणम् ।

णिंक एवाधिकारीति सत्यम् । परन्तु वेदान्तार्थविचारे गृहानुरक्तस्य फलाभावाद्विरक्तत्वमधिकारिविशेपणं देयम् । तथा च साधनचतुष्टयसम्पन्नस्यैव विरक्तत्वान्मन्मतप्रवेश इत्यत आहुः—'न ही'ति ।
कल्प्यत इत्यत्रान्वयः । मन्मते त्रैवर्णिक एवाधिकारी । अनुरक्तस्य तु फलाभावेनार्थादेवानिधकारित्वात् ।
व्यर्थं विरक्तत्वं विशेषणम् । यथा वेदाधिकारिणि मितमत्त्वं, कर्माधिकारिण्यन्धपङ्ग्वादिभिन्नत्वं विशेषणं
न कल्प्यते तथाऽत्रापीति समुदितार्थः । यथाऽन्धपङ्ग्वादीनां फलाभावस्त्रथा प्रतिपादितं कल्पसूत्रे । तथा
हि—दर्शपूर्णमासप्रकरणे यजमानस्य 'आज्यमसि सत्यमसि सत्यस्याध्यक्षमसी'त्यादिमन्नेणाऽऽज्यावेक्षणं विहितम् । तत्राऽवेक्षणस्य लोपादङ्गवेकत्येन फलाभावः । एवं दर्शपूर्णमासेष्टावन्ते यजमानस्य, विष्णोः क्रमोस्यभिमातिहा गायत्रेण छन्द्सा दिवमनुविचक्रमे निभिक्तः स
यं द्विष्म इत्यादिमन्नेण गमनरूपं विष्णुक्रमणं विहितम् । तच्च पङ्गोर्न सम्भवतीति फलाऽभाव
इति । एवंरीत्या वेदान्तविचाररूपमीमांसाया आवश्यकत्वमुक्तम् । विचारे च त्रैवर्णिकानामधिकार
इत्यपि स्वीकृतम् । परन्तु तत्र कर्मण्यपि त्रैवर्णिकानामधिकारोऽस्तीति कर्ममीमांसया चिरतार्थत्वमस्या
केश्चिहरचिता वेदान्तचन्त्रिका ।

शङ्कानिरासे । एवकारः श्र्द्रव्यवच्छेदकः । तद्युत्पादयन्ति—'नही'ति । ब्रह्मणो हि वेदार्थत्वेन तद्वि-चारस्य वेदवाक्येरेव करिष्यमाणत्वादिति भावः । तथाच ब्रह्मजिज्ञासापदेनैवाऽधिकारिलामोऽपि दिश्चेतः । नतु 'शान्तो दान्त'इतिश्चितिविरोधात्सङ्कोचस्याऽऽवश्यकतया शमादिसाधनसम्पन्न एव कुतो नाऽधि-कारीति शङ्कां दृष्टान्तेनैव निरस्यन्ति—'नही'ति । 'मन्दे'ति । अल्पबुद्धेः पुंसः । तथाच मतिमानेव पाठ्यो श्रीलाल्भदृक्ता मृहार्थद्यीपका ।

वेदाधिकारी स एवाधिकारीति त्रैवर्णिक एवाधिकारीत्यर्थः । ननु विचारो नाम मननं तत्र त्रैवर्णिकानां सर्वेपामधिकारे प्राप्ते 'द्यान्तो दान्त' इति श्रुतिविरोधापत्तिरतः सङ्कोचार्थं शमदमाद्यानन्तर्थमेव वक्तव्यं ततश्चाऽथशब्द आनन्तर्यार्थक एव व्याख्यातव्य इत्याशङ्क्याऽऽहुः—'न हि मन्द्रमतेरि'त्यादि । तथा च तत्र यथा मितमत्त्वस्याऽर्थात्प्राप्तिस्तथात्राऽप्युपयुक्तस्यार्थात्प्राप्तिने तु तदर्थं विशेपणमधिकारिण देयमित्यर्थः । ननु तिर्हं गृहासक्तस्याऽप्यधिकारे विषयरतस्यापि त्रह्ममननादिसिद्धौ जिज्ञासाशास्त्रोक्तं मोक्षात्मकं फलं स्यात्तथा सित त्यक्तविषयस्योत्तमस्याऽतिहीने विषयिणि तौर्व्यं च तौल्यमापतितित्यान् भगवश्चिषशीमदिष्कारामवर्णतः प्रदीपः ।

विचारः सः प्रधानाधिकार्यधिकारिक एव । दर्शपूर्णमासाधिकार्यधिकारिकप्रयाजादिवदित्यर्थः । नतु कर्मा-दिसर्वफलसाधनापेक्षया ब्रह्मज्ञानमेव परमपुरुपार्थसाधनमिति मतिमानेव विचाराधिकारी कल्पनीयोऽन्यथा स्मार्तकर्ममात्रपरस्यापि विचारेण ब्रह्मसाक्षात्कारः पुरुपार्थसाधको भवेदत आहुः—'नहीत्या'दि । म-न्द्मतेः त्रैवर्णिकस्य । मतिमन्दं ग्रहणधारणसमर्थबुद्धिमत्त्वम् । 'कल्प्यते' इति । तथाऽकल्पने ताद-

अन्धपङ्ग्वादीनामिव कर्मणि, गृहाद्यासक्तस्य मननाद्यसम्भवात्साक्षात्कारो न भविष्यति । न च धर्मन्यायेन गतार्थत्वमस्य । अप्रतिज्ञानादनुपलब्धेश्च । नच जगत्कारणं परमात्मा वा प्रकृतिर्वा परमाणवो वेति सन्देहे किञ्चिद्धिकरणमस्ति ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरिचता अणुभाष्यव्याख्या।

पार्थसाधनीमृतत्रह्मसाक्षात्कारः कथं न भवतीत्याशङ्का दृष्टान्तप्रदर्शनमुखेन समाधत्ते—'अन्धे'ति । यथा अन्धपङ्ग्वादीनां संस्कारस्य सर्वत्रोक्तत्वात्कर्माधिकारस्य सिद्धत्वेन न कर्मणि (कर्मविषये) मितमत्त्वादिक-मिधकारिविशेषणं, किन्तु सहकारिविशेष एव । तथा च तदभावान्न कर्मकरणम् । तथाऽत्रापि गृहाद्या-सक्तस्य अवणस्य यथाकथित्रत्तत्वेऽपि मितमत्त्वाऽभावेन मननादिसहकारिकारणाभावान्न साक्षात्कार इति भावः ।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

इति मन्यमानं मीमांसकं कटाक्षयन्नाहुः—'न चे'ति। न हीत्यर्थः। अथातो धर्मजिज्ञासेत्यत्र धर्मशब्दस्य वेदार्थमात्रार्थत्वेन धर्मिवचारप्रतिज्ञयेव बद्धविचारस्य जायमानत्वेन भिन्नत्या न वक्तव्यत्ययमर्थः। अस्याः वेदान्तमीमांसायाः। यद्यपि कचित्युस्तके अस्येति पाठः। तथाप्यत्रैव भाष्ये नार्थोऽनया मीमांसयेत्युक्तत्वात्कचित्युस्तके अस्या इति पाठस्य दृष्टत्वात् स एव पाठ इति प्रतिभाति। अप्रतिज्ञानात् जैमिनिना अथातो बद्धजिज्ञासेति प्रतिज्ञाया अकृतत्वात् । 'अनुपल्ठव्धेरि'ति। बद्धप्रतिज्ञाया अकृतत्वात् । 'अनुपल्ठव्धेरि'ति। बद्धप्रतिज्ञाया करणानुपल्वधेरित्यर्थः। तदेवाऽऽहुः—'न चे'ति। अत्र मीमांसकमते जगतः प्रवाहरूपेण नित्यत्वमतः कारणताविचार एव नास्ति। बद्धज्ञानस्य तु धर्मरूपत्वात् धर्मप्रतिज्ञयेव चरितार्थत्वादित्याशयेन मीमांसकाः शङ्कन्ते—'स्यादेनदि'ति। नोदकवाक्यार्थस्य। नुद् प्रेरण इति धातुनिष्पन्नं नोदकं प्रेरकं यत् सोमेन घजेनेत्याकारकवेदवाक्यम्। तदर्थस्य यागानुकूलभावनारूपार्थस्य धर्मत्वमुक्त्वा चोदन्नालक्षणोर्थो धर्म इति सुत्रेण धर्मे प्रामाण्यं प्रतिपाद्यत्यर्थः। ननु वेदस्य विध्यर्थवादमञ्चनामधेयरूपेण

केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

मितमानेवाधीयेतेति यथा न नियमस्तथाऽत्राप्युक्तसाधनसम्पत्तिमतेव विचारः कर्तव्य इति न नियम इति भावः । नन्वेवं सित विरिहतानामिष वेदान्तार्थनिश्चयात्साक्षात्कारापित्तिरित्यत आहुः—'अन्धे'ति । यथाऽऽज्यावेक्षणादिस्वरूपोपकार्यङ्गाभावात्कर्मणि तेषां न फलं, तथाऽत्रापि फलोपकारिमननाद्यङ्गाऽभा-वाहृहाद्यासक्तानां न साक्षात्कारः । श्रुतिस्तु महावाक्याद्यपदेशग्रहणसाधनपरेति न दोषः ।

श्रीलालभट्डता गृदार्थदीपिका।

राङ्मय समाद्धते—'अन्धपङ्ग्वादीनामिवे'त्यादिना। यथा कर्मण्यन्धपङ्ग्वादीनामसामर्थ्यात्कर्मक-रणाऽभावात्तत्साध्यफलाऽभावेऽपि न कर्मण्यनन्धत्वादिविशेषणं, तथा गृहाऽऽसक्तस्य मननाऽसामर्थ्या-त्साध्यं त्रह्मसाक्षात्काररूपं फलं न भविष्यति । नैतावता शमदमादिकं विशेषणं देयमित्यर्थः ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

शमितमत्त्वाभावं निश्चित्यापि जडभरते पितृकारितवेदाध्ययनस्यावैधत्वेन प्रत्यवायजनकत्वं स्यादित्यर्थः । नतु शान्तो दान्त उपरतस्तितिक्षुरित्यादिरूपोऽधिकारो विचारेऽवश्यं अधिकारिविशेषणं वाच्योऽन्यथा गृहाद्यासक्तवेदान्तिविचारकस्यापि व्रह्मसाक्षात्कारः पुरुषार्थश्च सिद्ध्येदत आहु'रन्ध्ये'त्यादि । तथा च यथाऽऽज्यावक्षणविष्णुक्रमणादिरूपसहकारिकारणाङ्गाभावाद्यथा कर्मकर्तृणां फठाभावस्तथा विचारकाणा-मपि शान्त्यादिसहकारिकारणानामभावाद्वृहाद्यासक्तानां व्रह्मसाक्षात्कारपुरुषार्थाभाव इति भावः ।

### स्यादेतत्। अथातो धर्मजिज्ञासेति धर्मविचारं प्रतिज्ञाय नोदकवाक्यार्थस्य धर्म-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ननु धर्मशब्दस्य वेदार्थमात्रोपलक्षकत्वेन धर्मजिज्ञासयैव ब्रह्मविचारस्यापि गतार्थता स्यादित्याशङ्कचाऽऽह—'न च धर्मन्यायेने'ति । तत्र हेतुमाहुः—'अप्रतिज्ञानादि'ति । तत्र हि धर्मजिज्ञासा
प्रतिज्ञाता । न ब्रह्मजिज्ञासा । तथा चाऽप्रतिज्ञातस्य निरूपणासम्भवात्कथं गतार्थत्वम् । नन्तृक्तं धर्मशब्दो
वेदार्थमात्रोपलक्षक इति, कथमप्रतिज्ञातत्वं ब्रह्मजिज्ञासाया इत्यत आहुः—'अनुपलब्धेरि'ति ।
'अथाऽतो धर्मजिज्ञासे'त्यत्र धर्मशब्दो यदि वेदार्थमात्रोपलक्षकत्वेन स्त्रकारसम्मतः स्यात्तदा
ब्रह्मजिज्ञासाया अपि प्रतिज्ञातत्वेनानुपदमेव चोदनालक्षणोर्थो धर्म इत्यादिना धर्मजिज्ञासावद्रह्मजिज्ञासाऽपि स्वनये तेनैव कृता स्थात् । नहि द्वादशलक्षणयां कृत्रापि सा कृतास्ति । अनुपलब्धेः ।
उपलब्धिप्रकारप्रदर्शनपूर्वकमत्र तिन्निषेधमाहुः—'नचे'ति । अत्र पूर्वपक्षी शङ्कते—'स्यादेतदि'ति ।

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचनिद्रका।

नतु वेदार्थनिश्रयार्थमेव शास्त्रपृत्तौ शास्त्रस्वैव वैयर्थ्य स्यात् । पूर्वमीमांसयैव विधिमन्त्रनामधेय-निषेधाऽर्थवादात्मकस्य सर्वस्याऽपि वेदार्थस्याऽर्थनिर्णयादिति चेत् । मैवम् । वेदार्थज्ञानमात्राय नाऽयं विचारः, किन्तु वेदार्थब्रह्मज्ञानाय । तस्य च तत्राऽदर्शनात् । तदेतदुक्तं 'नच धर्मे'त्यादिना । न्याय-शब्देनाऽत्र सूत्राणि गृह्मन्ते । अस्य वेदान्तशास्त्रस्य । 'अप्रतिज्ञानादि'ति । ब्रह्मविचारस्य । तस्यैवाऽ नुपरुम्भात् । तामेव प्रदर्शयन्ति 'नचे'त्यादिना । पुनः प्रकारान्तरेण वैयर्थ्यमाशङ्कन्ते—'स्यादे-

### श्रीलाल्सभट्टकृता गूढार्थदीपिका।

ननु वेदाधिकारी यः स त्रैवणिक एवाधिकारी तदाऽथातो धर्मजिज्ञासेति पूर्वतन्त्रप्रतिज्ञास्त्रे धर्मशब्दस्य वेदार्थमात्रोपलक्षकत्वेन धर्मजिज्ञासयैव पूर्वतन्त्रन्यायेन ब्रह्मज्ञानसिद्धेर्बह्मविचारस्य गतार्थता स्यादिलाशङ्क्याऽऽहुः—'न च धर्मन्यायेने'त्यादि । तत्र हेतुमाह—'अप्रतिज्ञानादि'ति । जैमिन्ना ब्रह्मविचारस्याऽप्रतिज्ञानात् । यदि सर्ववेदार्थजिज्ञासायाः प्रतिज्ञा स्यातदाऽथातो वेदजिज्ञासेति प्रतिज्ञातं स्यादिलर्थः । 'अनुपलब्धेश्वे'ति । यदि धर्मजिज्ञासायामतेद्विचारोऽपि प्रतिज्ञातः स्यातदा 'चोद्नालक्षणोथों धर्म' इत्यादिभिर्धमीवचारवद्रह्मविचारोऽप्युपलभ्येत । अतस्तस्यानुपलब्धेने तत्र ब्रह्मविचारप्रतिज्ञेत्यर्थः । अनुपलब्धेरित्युक्तं तस्यैव विवरणमाहुः—'न च जगत्कारण-मित्यादिना । उत्तरकाण्डप्रमेये ज्ञाने धर्मत्वं साधयित्वा पूर्वकाण्डमीमांसया गतार्थत्वं साधयित—
भगवदीयशीमदिच्छारामप्रणीतः व्रदीपः ।

नन्वथातो धर्मजिज्ञासेत्यत्र धर्मशब्दस्य ठक्षणया वेदार्थमात्रपतया व्याख्यानात् धर्मनिरूपणप्रतिज्ञयेव ब्रह्मनिरूपणप्रतिज्ञायाः कृतत्वेन गतार्थत्वादथातो ब्रह्मजिज्ञासेति पृथक्प्रतिज्ञाया वैयर्थ्यमत
आहुः—निवति । अस्य वेदान्तिविचारस्य । अप्रतिज्ञानात् शक्त्यार्थप्रतिपादकधर्मपद्घितजैमिनिप्रतिज्ञामध्ये ब्रह्मविचारप्रतिज्ञाया अठाभादित्यर्थः । ननु ठक्षणयार्थप्रतिपादकधर्मशब्दघितप्रतिज्ञया ब्रह्मविचारस्यापि प्रतिज्ञातत्वादपार्थेव पृथग्बह्मविचारप्रतिज्ञेत्यत आहुः—अनुपळब्धेरिति । तथा
च जैमिनिना स्वस्त्रे यदि ब्रह्मजिज्ञासा प्रतिज्ञाता स्यानदा 'चोदनाठक्षणोऽर्थे धर्म' इति धर्मजिज्ञासावत् ब्रह्मजिज्ञासाप्युपठभ्येत नत्वेविमत्यर्थः । अनुपठिष्पप्रकारमेवोपपादयन्ति—'नच जग'दित्यादिना । अधिकरणमस्ति जैमिनिमीमांसायामधिकरणमस्तीत्यर्थः ।

त्वमुक्तवा, प्रामाण्यपुरःसरं सर्वे सन्देहा निवारिताः। तत्र ब्रह्मज्ञानस्यापि धर्मत्वम् 'आत्मे ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

यदुक्तं जगत्कारणं परमात्मा वा प्रकृतिर्वा परमाणवो वेति सन्देहपूर्वकं तन्निश्चयकारकं किञ्चिद-धिकरणं द्वादशलक्षण्यां नोपलभ्यत इति । तत्तु स्यादेव । तेन प्रकारेणाऽधिकरणकृतेरनपेक्षणात् । किन्तु धर्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय तद्विषयाकाङ्कायां 'चोदनालक्ष्मणोर्थो धर्म' इत्यारभ्य नोदक-वाक्यार्थस्य धर्मत्वमुक्त्वा, तस्येव कथं धर्मत्वमर्थवादवाक्यानां तत्र सत्वात् । तत्र च चोदनाया असत्त्वात्तद्वाक्यार्थस्य धर्मत्वाऽभावे तेषामप्रामाण्यमेव स्यादि'त्याम्नायस्य क्रियार्थत्वादानर्थ-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

चतुर्विधत्वम् । तन्मध्ये विधेस्तु प्रामाण्यं प्रतिपादितम् । अर्थवादादीनां निर्धकत्वेनाऽप्रामाण्यमत आह—'प्रामाण्यपुरःसरिम'ति । विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरिति स्त्रेण । स्वाध्यायविधिना वेदः पुरुषार्थाय नीयते । सर्वस्तेनार्थवादानां प्रायस्तेन प्रमाणतेति कारिकया चार्थवादानां प्राशस्त्यवोधकत्वेनार्थाशे प्रामाण्यं, मन्नादीनां देवता-प्रकाशनद्वारा शब्दांशे प्रामाण्यं च प्रतिपाद्य नामध्यानां नामाविच्छन्नधात्वर्थनिष्ठभावनाल्यधर्मप्रमितौ प्रामाण्यं च प्रतिपाद्य, सकलवेदाऽर्थवादानां प्ररोचकत्यैव मन्नाणामपि स्मारकतया प्रामाण्यव्यवस्थापनपुरःसरं शब्दार्थोभयविषयकाः सन्देहा निवारिता इत्यर्थः । ब्रह्मज्ञानस्य धर्मत्वप्रतिपादकः

### केश्चिद्धिरचिता येदान्तचन्द्रिका।

तदि'ति । एतद्वक्ष्यमाणप्रकारकं वैय्यर्थम् । 'अथे'ति । 'प्रतिज्ञाये'ति । कर्तव्यत्वेन प्रतिज्ञाय । 'नोदके'ति । को धर्मः कथंठक्षणक इति स्वरूपप्रमाणिजज्ञासायां यदेतेत्यादिनोद्घाटितं नोदकं वाक्यम् । तदर्थस्य यागादेश्रोदनाठक्षणोऽर्थो धर्म इति सूत्रेण, चोदनाठक्ष्यत्वाचोदनार्थत्वादर्थरूपत्वाच धर्मत्वमुक्तवा वेदान्तानां तदेकदेशत्वाचोदनानां प्रामाण्यमाशङ्क्षोत्पत्तिकस्त्रेण तत्प्रामाण्यपुरस्सरं शब्दार्थ-

### श्रीलाॡभद्दकृता गृदार्थदीपिका।

स्यादेतत् । 'अधातो धर्मजिज्ञासेति धर्मविचारिम'लादिना। 'नोद्कवाक्यार्थस्य धर्म-त्वमुक्तवे'ति । चोदनालक्षणोऽर्थो धर्म इत्यारम्य नोदकवाक्यार्थस्य धर्मत्वमुक्तवेत्यर्थः । 'प्रामाण्य-पुरःसरिम'ति । अर्थवादवाक्येषु नोदनाया असत्त्वात्त्दर्थस्य धर्मत्वाऽभावेनाऽप्रामाण्य'माम्नायस्य क्रियार्थत्वाद्वान्थक्यमतद्र्थाना'मिलादिनाऽऽशक्का 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरि'लादिना स्तुत्यर्थेन नोदकवाक्येनैकवाक्यतां सम्पाद्योपपितपूर्वकमर्थवादवाक्यानामप्रामाण्यशक्का निवारितेत्यर्थः । ब्रह्मज्ञानस्योत्तरमीमांसाविषयस्य धर्मत्वमाह—-'तत्र ब्रह्मज्ञानस्येन

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

पूर्वपक्षी शङ्कते स्यादेतदिति । एतत् स्यात् ब्रह्मज्ञानस्यापि विध्यर्थत्वेन धर्मत्वात् धर्मवि-चारप्रतिज्ञया प्रतिज्ञातत्वं स्यात् । प्रामाण्यपुरःसरं अर्थवादानां विध्यर्थस्तावकत्वेन प्रामाण्यव्यव-स्थापनपुरःसरम् । सर्वे सन्देहाः मन्नार्थवादानामप्रामाण्यसन्देहाः । तत्र धर्मपदार्थमध्ये । धर्मत्वं

१-चेति कपुस्तके नास्ति।

त्येवोपासीत' 'आत्मानं श्लोकमुपासीत' 'तद्वहोत्युपासीत' 'आत्मा वारे द्रष्टव्य' इत्या-दिनोदनावाक्यार्थत्वात् । 'अयं हि परमो धर्मो यद्योगेनात्मदर्शन' मिति स्मृतेश्च । सृष्टचा-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

क्यमतद्र्थाना'मिलादिनाऽऽशङ्का 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरि' लादिना स्तुल्येंन चोदकवाक्येनैकवाक्यतां सम्पाद्योपपत्तिपूर्वकमर्थवादवाक्यानामप्रामाण्यादिशङ्का निवारिता । तथाचाऽऽ 'तमेल्येवोपासीत' 'आत्मानं क्ष्ठोकमुपासीत' 'तद्रह्मेत्युपा-सीत' 'आत्मा वारे द्रष्टव्य' इल्लादिनोदनावाक्यानामुत्तरकाण्डेऽपि सत्त्वात्तदर्थस ब्रह्मज्ञान-साऽपि धर्मत्वम् । तल्लक्षणाऽऽकान्तत्वात् । 'अयं हि परमो धर्म' इत्यादिसमृतौ त्वात्मदर्शनस्य स्फुटमेव धर्मत्वमुक्तम् ।

ननूत्तरकाण्डेऽिकत्यार्थानामि वाक्यानां तत्त्वात्तेषां का गितिरिति चेत्तत्राऽऽहुः—'सष्टियादी'ति। यथा 'वायुर्वे क्षेपिष्ठे'त्यादिवाक्यानां 'वायव्यं श्वेतमालभेते'ित नोदकवाक्यान्तर्गतवायुदेवतास्तावकत्वेन प्रवृत्त्युपयोगितया तद्वाक्यप्रयोजनेनैव सप्रयोजनत्वात्तेषां प्रामाण्यं प्रसाधितं, तथाऽत्राऽप्युपासनाविषयेश्वरस्तावकत्वेन तेषामिप प्रामाण्यमिति भावः । नतु तत्र वायौ क्षिप्रकारित्वादिधर्माणां
प्रत्यक्षसिद्धत्वेन तत्प्रतिपादनं संगच्छते । अत्र तूपासनाविषयस्य ब्रह्मणः शुद्धत्वेन धर्माऽभावात्कथमुपा-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

विधीनाह—'आत्मे'ति । ननु जगत्कारणप्रतिपादकवाक्यविचारो न कृत इत्यत आह—सृष्ट्या-कैश्चिद्विरचिता घेदान्तचन्द्रिका ।

विषयकाः सर्वे सन्देहा निराकृताः । चोदनेतिकियायाः प्रवर्तकवचनम् । ठक्ष्यते ज्ञायते येन तह्यक्षणम् । चोदनैव ठक्षणं प्रमाणं यस्येति । ठक्ष्यते बुध्यते स्वरूपं येन तह्यक्षणम् । स्वरूपवोधकं वाक्यं यस्येति चेति । अनर्थो धर्मो मामूदित्यर्थप्रहणम् । तथाच यः पुरुषं निःश्रेयसेन युनिक्त स धर्म इति । तद्वभयमप्येकेनाऽनेन स्त्रेण व्याख्यातम् । एवच्चोत्तरकाण्डे धर्मठक्षणाऽऽक्रान्तत्वाज्ज्ञानस्यापि धर्मत्विमित्याहः—'तन्त्रे'ति । तत्र हेतुमाहुः—'आत्मेत्येवे'त्यादि । तत्र स्मृतिमपि प्रमाण-यन्ति—'अयं ही'ति । सप्टचादिवाक्यानां ज्ञानार्थत्वाऽभावेन तदिचारस्य गतार्थत्वाऽभावमाश्रक्षय ज्ञानविधावेव तत्सङ्गतिं दर्शयन्ति—'स्पष्टन्यादी'त्यादि । 'यतो वा इमानी'त्यादिस्पिष्टवाक्यानि ।

### श्रीलाल्सम्हकृता गूढार्थदीपिका।

त्यारभ्य 'स्मृतेश्चे'त्यन्तेन । नन्त्रस्काण्डे ज्ञानस्याऽस्तु धर्मत्वम् । 'आत्मेत्येवोपासीत' 'आत्मानं श्लोकमुपासीत' 'आत्मा वारे द्रष्टच्य' इत्यादिनोदकवाक्यविहितत्वात् । परन्तु 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत' इत्यादिसृष्टचादिवाक्यानां नोदकत्वाऽभावान्न धर्मप्रतिपादकत्वम् । ततश्चाऽप्रा-माण्यमापद्येतेत्याशङ्कय समाधत्ते—'सृष्टच्यादिवाक्यानामि'त्यादिना । यथा पूर्वकाण्डे 'वायुर्वें क्षेपिष्टा

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

विध्यर्थत्वाद्धर्मत्वम् । ज्ञानस्य धर्मत्वप्रतिपादकविधिमाह—'आत्मे'त्यादि । स्ठोकं स्तुत्यम् । ज्ञानस्य स्फुटतया धर्मत्ववोधिकां स्मृतिमाह—'अयं ही'त्यादि । ननूत्तरकाण्डे सृष्ट्यादिप्रतिपादकविधिभि- ज्ञवाक्यानां का गतिरत आह—'सृष्ट्यादी'त्यादि । अर्थवाद्त्वं उपासनाविध्यर्थस्तावकतया विध्ये-

### दिवाक्यानां त्वर्थवादत्वम् । आरोपापवादविषयधर्मप्रतिपादकत्वेन विधेयोपासनाविषय-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

सनाविषयत्वम् । कथं वा स्तुतिविषयत्वं तत्राऽऽह-'आरोपे'ति । न हि ब्रह्मणि वास्तवा धर्माः सन्ति । नित्यगुद्धबुद्धोदासीनत्वेन सर्वथैव तस्याविषयत्वात् । तथा च तत्प्रतिपत्तेरस्थूलादिश्रुतिभिर्निषेधमुखेन प्रतिपादितत्वान्निषेध्यानां तत्राऽसत्वान्निषेधार्थं तानारोपयन्ती श्रुतिस्तेषामपवादविषयत्वं स्चयतीति नोपासनायाः स्तुतेर्वाऽनुपपत्तिरित्यर्थः । ननु ना'ऽऽह्मेत्येचोपासीते'त्यादौ विधिः सम्भवति । आत्मज्ञानस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वेनाऽविधेयत्वात् । हेयोपादेयविषयो हि विधिः । स एव च हेय उपादेयो वा अयं पुरुषः कर्तुमन्यथाकर्तुं च ग्रक्नोति । तत्रैव च समर्थः कर्ता नियोज्यो भवति । न चैवं-भूतान्यात्मोपासनदर्शनादीनीति न तेषां विधिविषयत्वम् । तथाच कथं धर्मजिज्ञासया गतार्थत्वं

गोस्वामिश्रीमद्शिरेधरविरचितं विवरणम्।

दी'ति । अस्माकं मते जगतो नित्यत्वात्कर्तुरभावेन तत्प्रतिपादकानां, यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इत्यादिवाक्यानामर्थवादत्विमत्यर्थः । ननु कथमस्याऽर्थवादत्विमत्यर्थः । 'धर्मे'ति । कर्तृत्वाकर्तृत्वरूपधर्मप्रतिपादकत्वेन विधेयस्तावकत्वात्प्रामाण्यमित्यर्थः ।

कैश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

आदिना 'सत्यं ज्ञानमनन्त'मित्यादिस्वरूपपराणां संग्रहः । ईदृशानि वाक्यानि तद्विधावेवार्थवाद-विधयाऽन्वीयुरिति भावः । तत्रोपपत्तिमाहुः—'आरोपे'ति । तयोर्विषयीभूतो धर्मः कर्तृत्वादिः । 'विधेये'ति । उपासीतेत्यादिविधिविषयीभूता योपासना तद्विषय आत्मा । तत्स्तावकत्वात् ।

श्रीलाॡभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

देवतेत्यादिवाक्यानां' 'वायव्यं श्वेतमाठमेते'ति नोदकवाक्यान्तर्गतवायुदेवतास्तावकत्वेन प्रवृत्त्युपयोगिन्तया नोदकवाक्यप्रयोजनेनेव सप्रयोजनत्वात्तेषां प्रामाण्यं निरणायि । तथाऽत्राप्युपासनाविषयपरमे-श्वरस्तावकत्वेन सृष्ट्यादिवाक्यानामुपयोगात्तेषामिप प्रामाण्यमिति हार्दम् । ननु वायौ क्षिप्रकारित्वादि-धर्माणां प्रत्यक्षत्वात्तप्रतिपादनं युक्तं, प्रकृते तूपास्यस्य ब्रह्मणो निर्द्धर्मकत्वान्नोपासनाविषयत्वं न वा स्तृतिविषयत्वमित्याशङ्क्याऽऽह—'आरोपापवादे'त्यादि । अस्थूलमनण्वहस्वमदीर्घमित्यादिश्चतिभिर्ध-माणां निषेधान्निषेध्यानां तत्राऽसत्वान्निषेधस्य प्राप्तिपूर्वकत्वनियमान्निषेधार्थं जगत्कर्तृत्वाद्यारोपयिति श्चतिरित्यारोपापवादयोविषया ये धर्माः सृष्टचादय ईश्वरीयास्तत्प्रतिपादकत्वाज्ञगजननादिनिरूपिकाणां श्चतीनां प्रामाण्यमञ्जण्णम् ।विधेयोपासनाविषयपरमेश्वरस्तावकत्वादित्यर्थः । ननु ना'ऽऽत्मेत्येवोपासीते' त्यादौ विधिः । आत्मज्ञानस्य प्रमाणवस्तुपरतत्रत्वेनाऽविधेयत्वात् । विधिर्हेयोपादेयविषयः । यस्तु पुरुषेण कर्तुं शक्यतेऽन्यथाकर्तुं च शक्यते स हेय उपादेयः । तिस्मन् समर्थः कर्ता नियोज्यो विधिना । प्रकृते त्वात्मोपासनदर्शनादीनि नैतादशानीति न तेषां विधिविषयत्वमतः कथं ब्रह्मजिज्ञासाया

#### भगवदीयश्रीमदि्च्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

कवाक्यतया प्रामाण्यमित्यर्थः । तदेव चोपपादयित—आरोपेत्यादिना । आरोपः 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वं' 'यतो वा इमानि' इत्यादिवाक्यार्थः । अपवादः 'अथात आदेशो नेति नेती'तिरूपः । तद्विषयाः, मिथ्याभूताः सर्व एव धर्माः । तत्प्रतिपादकत्वेन सृष्टिब्रह्माभेदप्रतिपादकवाक्यानां तत्प्रतिपादकत्वेन । विधेयोपासना प्रपञ्चकर्तृत्वसर्वाभिन्नत्वादिना विहिता या प्रतीकोपासना । तद्विषयेत्यादिना

स्तावकत्वात् । नच ज्ञानादीनामविधेयत्वं प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वेनाकृतिसाध्यत्वादिति वा-च्यम् । नहि सर्वात्मनाऽसाध्यम् । प्रकारभेदस्त्वप्रयोजकः सर्वस्यापि कारणेषु पुरुषव्यापृतिः

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

महाजिज्ञासाया इत्याशक्का पूर्वपक्षी परिहरति—'न च ज्ञानादीनामि'ति। तत्रोपपत्तिमौहुः—'नही'ति। यद्यपि ज्ञानस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वं सर्ववादिसिद्धं, तथापि न सर्वात्मनाऽसाध्यत्वम्। तिर्हं कस्मित्रंशे साध्यं तिदत्यत आह—'प्रकारभेदस्तिव'ति। यथा ज्योतिष्टोमादिकं स्वरूपोपकारिभिः फलोपकारिभिश्चा-क्षेत्रतेन तेन क्रमेण स्वकृतिसाध्यं, न तथात्रास्ति। ज्ञानस्य स्वरूपतोऽसाध्यत्वात्। ननु तिर्हे सर्वात्मनैव तदसाध्यं स्थादिति चेत्। न। स्वरूपतोऽसाध्यत्वेऽपि तत्कारणानां श्रवणादीनां साध्यत्वात्।

ननु साधनानां साध्यत्वे कथं तत्फलस्य साध्यत्विमत्यत औहुः—'सर्वस्यापी'ति । यथा 'स्वर्गकामो

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

नतु कृतिसाध्यत्वस्थैव विध्यर्थत्वात्सामान्यतो ज्ञाने यत्नापेक्षाया अभावाद्वह्मज्ञाने विध्यर्थत्वरूपधर्मत्वाभाव इत्याशयेनाऽऽशङ्कते—'नचे'ति । 'प्रमाणे'ति । प्रमाणं चक्षुरादिः । वस्तु घटादिः । परतत्रत्वेन उभयाधीनत्वेन । न हि केवलं ज्ञाने प्रमाणवस्त्वपेक्षा, किन्तु प्रत्यक्षादिज्ञाने चक्षुःसन्निकर्पापेक्षाप्यस्तीति यत्नं विना चक्षुःसन्निकर्षो न जायत इति कृत्वा परम्परया कृतिसाध्यत्वं ज्ञानेऽप्यस्तीत्याशयेनाऽऽहुः—'सर्वात्मना' सर्वप्रकारेण । 'असाध्यिम'ति । ज्ञानमिति शेषः ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ननु व्यथींऽयं सर्वोऽपि प्रयासो ज्ञानादीनां विधेयत्वाऽसम्भवेन विद्ध्यर्थवादकल्पनानैरर्थक्या-दित्यत आहुः—'नचे'ति। 'प्रमाणे'ति। प्रमाणं चक्षुरादि। वस्तु विषयः। तदधीनत्वेन तदसाध्यत्वात्। समादधते—'न ही'ति। स्वरूपसाधनांशेनाऽसाध्यं नेत्यर्थः। ननु पुरुषव्यापारतन्नत्वाऽभावात्कर्थं साध्यता। तदेव हि साध्यं यत्पुरुषव्यापारतन्त्रम्। यथाग्निहोत्रादि। ज्ञानच्च प्रमाणवस्तुपरतच्चत्वान्न तथेत्यत आहुः—'प्रकारे'ति। उक्तो यः प्रकारभेदः स तु नाऽविधेयताप्रयोजकः। यतः स्वरूपतोऽसाध्यत्वेनाऽपि न साधनांशेनाऽसाध्यं तत्। ननु ज्ञानसाधनानां साध्यत्वे कथं तस्य साध्यत्वं स्यादित्यतो ब्रुवते—'सर्वस्ये'ति। स्वर्गस्याऽपूर्वस्य वा। साधने योगादौ। पुरुषस्य व्यावृत्तिंव्यीश्रीलाल्यभदृक्ता गृहार्थविषिका।

धर्मजिज्ञासया गतार्थत्विमत्याशङ्काऽऽह-'न च ज्ञानादीनािम'त्यादि । 'न हि सर्वात्मनाऽ-साध्यिम'ति । सिन्नकर्षादिजनककृत्यपेक्षाया ज्ञानेऽिष सत्वान्न सर्वप्रकारेणाऽसाध्यत्विमत्यर्थः । ननु कर्मवत्साक्षात्कृतिसाध्यत्वाऽभावान्न विधेयता ज्ञानादीनािमत्याशङ्काऽऽह-'प्रकारभेद्स्त्वप्रयो-जक' इति । प्रकारभेदस्त्वविधेयत्वसाधको न भवति । यतो धर्मेऽिष साक्षात्कृतिसाध्यत्वं नाऽस्तीिति प्रदर्शयति-'सर्वस्यापि कारणे पुरुषच्यापृतिरि'ति । धर्मस्याऽपूर्वरूपत्वात्तस्याऽिष कारणभूते

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तादशोपासनाविषयजगर्कर्तृत्वसर्वाभेदादिस्तावकत्वात् तादशधर्मसम्बन्धबोधनेनोपास्यस्तुतिपरत्वादि-त्यर्थः । नतु उपासनायाः ज्ञानरूपत्वात्तस्याः ज्ञानगोचरेच्छायाश्च कृत्यसाध्यत्वात्कृतिसाध्यस्यैव च वि-धिविषयत्वात् ज्ञानविध्येकवाक्यतया सृष्टिप्रतिपादकार्थवादानां प्रामाण्यमुक्तमसम्भवि ज्ञानविधेरेवास-म्भवादिति दूषणं परिहर्तुं वादी शङ्कते—'नच्चे'त्यादि । 'ज्ञानादी'त्यादिपदेनेच्छा प्राह्या । अवि-

१-अत्रैवाऽऽहुरिति कपुस्तके । २ कचिदाहुः कचिचाहेति खपुस्तके लभ्यते ।

# तदत्र वृत्तिसम्पादने प्रमाणसम्पादने वा पुरुषकृतिसाध्यत्वं, अन्यथा सिद्धान्तेऽपि मन-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

यजेते'त्यादौ स्वर्गशब्दवाच्यस्य देवयानमार्गेण ब्रह्मप्राप्तिरूपस्याऽऽत्मसुखस्य वा, लोकस्य वा, फलस्य स्वत एव सिद्धत्वेनाऽसाध्यत्वात्तदभिव्यक्तिसाधनस्य ज्योतिष्टोमादेः साध्यत्वेन, तेपामपि साध्यत्व-व्यपदेशस्तथा अवणादीनां कृतिसाध्यत्वेन ज्ञानस्यापि तब्यपदेश इत्यर्थः । ननु प्रमाणवस्तुपरतन्त्रस्य तस्य कथं अवणादिसाध्यत्वमित्यत आह—'तद्त्रे'ति । यस्मात्कारण एव सर्वस्य व्यापृतिलीके दृष्टा । तत् तस्मात् । अत्र ज्ञाने । वृत्तेरन्तःकरणपरिणामविशेषस्य सम्पादने पुरुषकृतिसाध्यत्वमङ्गी-कर्तव्यमित्यर्थः । ननु वृत्तेरेव ज्ञानरूपत्वेन कथं तत्कृतिसाध्यत्वमित्याशङ्क्य पक्षान्तरमाह—'प्रमाणस्ये'ति ।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

ननु यागस्य साक्षात्कृतिसाध्यत्वमस्तीति तस्यैव धर्मत्विमस्यत आहुः - 'प्रकारे'ति । प्रकारो विशेषणं तस्य भेदः । यागे साक्षात् यत्कृतिसाध्यत्वं विशेषणं तदेव धर्मत्वे प्रयोजकम् । परम्परया यत्कृतिसाध्यत्वं विशेषणं तद्धमत्वे प्रयोजका । धर्मत्वे प्रयोजको न भवतीत्यवं परम्परया वा केवठं कृतिसाध्यत्वमेव धर्मत्वे प्रयोजकिमिति स्वीकर्तव्यमिति भावः । निवदं किमर्थं स्वीकर्तव्यमित्यत आह — 'सर्वस्यापी'ति । यागरूपधर्मस्य यागजनमापूर्व-रूपधर्मस्याऽपीत्यर्थः । कारणेषु, यागे कारणीभूताः कियाकठापाः, अपूर्वे कारणीभूताः प्रधानप्रयाजाद्यः, तेषु सर्वेषु, पुरुषस्य व्यापृतिः यत्नरूपो व्यापारोऽस्तीत्यर्थः । प्रकृते ज्ञान उपसंहरति – 'तदि'ति । तत्तस्मात्कारणात् । अत्र ब्रह्मज्ञाने । वृत्तिसम्पादने, वृत्तेः सम्पादनं वृत्तिसम्पादनम् । वृत्तेः ब्रह्माकारवृत्ते-र्बुद्ध्यवस्थाविशेषरूपाया इति यावत्, सम्पादने उत्पादने । प्रमाणसम्पादने प्रमाणस्य चक्षुरादेर्मनस्थ, किश्चिद्धरित्वता वेदान्तचिन्द्वनः ।

पारो दृश्यते, नतु यागादिफले खर्गादौ, तथापि तिस्मिन् साध्यत्वव्यवहारः । तथा ज्ञानेऽपीत्माहुः— 'तिदि'ति । तत्तस्मादत्र ज्ञाने बुद्धिजन्यायाः पदार्थान्तररूपाया वा वृत्तेः सम्पादने । वृत्तेरेव ज्ञान-रूपत्वपक्षमाशङ्क्षाहुः—'प्रमाणे'ति । मनसेन्द्रियैः संयोजनम् । चक्षुष आवृत्तिसम्पादनं वा । आवृत्तचक्षुरिति श्रुतेः । मनसो निर्विषयत्वसम्पादनं वा । अतो निर्विषयं नित्यं मनः कार्यः मुमुक्षुभिरिति श्रुतेस्तज्ज्ञेयम् । विपक्षे बाधकमाहुः—'अन्यथे'ति । श्रौते सिद्धान्ते मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः, साक्षात्कर्तव्य इत्यादि वाक्यवैष्णस्यं स्थात् ।

श्रीलाल्सभट्टकता गृहार्थदीपिका।

कियासमृह एव पुरुषव्यापारो यत्नात्मा दृश्यते । न तु साक्षाद्धर्मे कृतिजन्यत्विमित्यर्थः । प्रकृते तथात्वमाह—'तदन्न वृत्ती'त्यादि । अत्र ज्ञाने वुद्ध्यवस्थाविशेषरूपाया वृत्तेः सम्पादने पुरुषकृतिसाध्यता, प्रमाणासाधने वा पुरुषकृतिसाध्यतेत्युभयोक्तौल्यमित्यर्थः । प्रमाणानां चक्षुरादीनां साधने भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

धेयत्वं यागादीनामिव कृतिसाध्यत्वाभावेनाविधेयत्वम् । 'प्रमाणे'त्यादि । अवणमनननिदिध्यासना-दिस्वकारणसामध्यधीनत्वेनेत्यर्थः। वादी समाधत्ते—'नही'त्यादि। 'सर्वात्मने'त्यादि । तथा च ज्ञानो-त्यादकसन्निकर्पादिसामग्रीसम्पादनार्थं कृतेरपेक्षणात् न सर्वात्मना कृत्यसाध्यं ज्ञानम् । परम्परया ज्ञाने कृतिप्रयोज्यतायाः सत्त्वादित्यर्थः । ननु तथापि यागादेरिव साक्षात्कृतिसाध्यत्वाभावात्र कृतिसाध्यं ज्ञा-

निमत्यत आह-'प्रकारभेद्' इत्यादि । प्रकारभेदः साक्षात्कृतिसाध्यत्वरूपप्रकारभेदः । 'अप्रयो-

# नादिशास्त्रवैफल्यापत्तेः साधनप्रतिपादकश्चतिविरोधश्च येनाऽपि सर्विक्रयाफलत्वं निराकार्यं

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

प्रमाणस्य इन्द्रियस्य वा । सम्पादने मनसा सह संयोजने । पुरुपकृतिसाध्यत्वात्सामग्रीसम्पादनद्वारेव श्रवणादीनां तत्साधनत्विमिति भावः । विपक्षे वाधकमाहुः—'अन्यथे'ति । यदि सामग्रीसम्पादनद्वारापि न श्रवणादीनां तत्साधनत्वं तदा 'मन्तव्यो निद्ध्यासितव्य' इत्यादिशास्त्रस्य वैफल्यमेव भवेत् । मननादीनां परम्परयापि फठासाधकत्वादित्यर्थः । नन्वेवमेवाऽस्तु किं तेनेत्यत आहुः—'सांधने'ति । यदि सर्वप्रमाणमूर्द्धन्यो वेदः पण्डसाधनप्रतिपादकः स्यात्तदा मूर्द्धन्यत्ववेदत्वयोः सहाऽनवस्थानठक्षणो विरोधः स्यात् । 'येनाऽपी'ति । आसां तावच्छ्वणादीनामसाधकत्वं, तथापि 'समित्पाणिः गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

आवृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छित्रिति श्रुत्या चक्षुषि न्यावृतत्वसम्पादने । अतो निर्विषयं नित्यं मनः कार्य मुमुक्षुणेति श्रुत्या मनसो निर्विषयत्वसम्पादने, पुरुषप्रयत्नसाध्यत्विमत्यर्थः । नतु वृति-सम्पादनादिषु किमर्थं यत्नापेक्षेत्यत् आह्—'अन्यथे'ति । अन्यथा, वृत्तिसम्पादने सर्वथा कृतिसाध्यत्वा-ऽस्वीकारे । सिद्धान्तेऽपि वेदान्तिमतेऽपि । 'मननादी'ति । मन्तव्य इति विधिवैफल्यापत्तेरित्यर्थः । वृत्त्यादिसम्पादनस्य मननोपकारकत्वात्तत्र कृतिजन्यत्वाऽस्वीकारे तव्यप्रत्ययार्थस्य कृतिसाध्यत्वस्य, तत्राऽभावाद्दैयर्थ्यमिति भावः । सर्वथा ज्ञाने यत्नाऽनादरे दूषणान्तरमाह्—'साधने'ति । श्रुति-

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नतु श्रुतार्थेऽनुपपत्यादिपरिहारार्थत्वान्न तद्देफल्यमित्यत आहुः—'साधने'ति । तास्तु, तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्य, वयसापराणि पञ्चवर्षाणि, शान्तो दान्तः, तमेतं वेदानुवचनेनेत्यादयोऽनुसन्धेयाः । एवमसाध्यतां निरस्य साध्यत्वं दर्शयन्ति—'येनाऽपी'ति । उपसंश्रीलाद्धभद्दकता गृहार्थदीपिका ।

'आवृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छिन्नि'ति श्रुतेरावृत्तत्वसम्पादने पुरुषकृतिसाध्यतेति ज्ञानादीनां नाऽविधेयतेत्याकिलत्व्यम् । ज्ञानादीनामविधेयतास्त्रीकृतौ दूषणमाह—'अन्यथे'त्यादि । यदि ज्ञानादयः सर्वथैवाऽविधेयाः स्युस्तदा 'मन्तव्यो निदिध्यासितव्य' इत्यादिशास्त्राणां वृथात्वं स्यात् । मननादिभिः सिषाधयिषितस्य ज्ञानस्याऽसाध्यत्वात् । असाध्यत्वे दूषणमाह—'साधनप्रतिपाद्कश्चितिवरोधश्चे'ति ।
'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वे'त्यादिश्चतीनां विरोधो, यदि ज्ञानस्य साध्यत्वं नाङ्गीक्रियत इत्यर्थः ।
'येनापी'त्यादि । येनाप्युत्तरमीमांसावादिना ज्ञाने सर्विक्रयाफठत्वं निराकार्यं तेनाऽपि ज्ञानार्थे

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

जक'इति 'न ममे'त्याकारकेच्छाविशेषस्यैव यागत्वेन यागेऽपि कियाकठापजनककृतेः साध्यत्वं परम्परयेव वाच्यम् । तादशं च सन्निकर्षादिजनककृतिसापेक्षत्वं ज्ञानेऽपीति साक्षात्कृतिजन्यत्वरूपः प्रकारमेदोऽप्रयोजक इत्यर्थः । तदेवोपपादयन्ति—'सर्वस्ये'त्यादि । सर्वस्य ज्ञानयागादेः । कारणे सन्निकर्पादिकियाकठापादौ । पुरुषप्रवृत्तिः पुरुषकृतिसाध्यत्वं । अन्यथा ज्ञानस्य परम्परया कृत्यधीनत्वानङ्गीकारे । सिद्धान्ते ज्ञानस्याविधयत्वाङ्गीकारिमते । वैफल्यापत्तेः, तेन शास्त्रेण परम्परया कृत्यधीनत्वं वोध्यते ज्ञानस्य तस्य च भवन्मतेऽनङ्गीकाराद्वैफल्यमित्यर्थः । साधनेत्यादि । तथा च

तेनापि गुरूपसत्त्यादिना यतितव्यमेव ज्ञानार्थे । तस्माद्यत्रापि विध्यश्रवणं तत्रापि विधिं परिकल्प्य तत्रत्यानां तच्छेपत्वं कल्प्यमिति नार्थोऽनया मीमांसया अन्यथा विरोधोऽपि ।

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

श्रोत्रियमि'त्यादौ गुरूपसत्त्यादेः सर्वथैवाऽपेक्षितत्वेन सर्वथैव कियाफठत्वस्याङ्गीकर्तव्यत्वात् । निह गुरूपसत्त्यादिकं विना स्वत एव ज्ञानोत्पत्तेस्तद्धिकारस्य वा सम्भवोऽस्ति । ननूत्तरकाण्ड 'आत्मेत्ये-वोपासीते'त्यादौ विधिश्रवणेऽपि न 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यादौ विधिश्रवणमस्ति । तथा च तत्रत्याना-मन्येषां वाक्यानां का गतिरिति चेत्तत्राऽऽहुः—'तस्माद्यज्ञाऽपी'ति । यस्मा'द्वेश्वदेव्यामिक्षा वाजिम्यो वाजिमिने'त्यादौ तदश्रवणेऽपि द्रव्यदेवतयोः श्रवणेन तदन्यथाऽनुपपत्या तत्करूपनं पूर्वनतन्त्रसिद्धम् । तथात्रापि 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यादौ विधि परिकल्प्य तत्रत्यानां 'सत्यं ज्ञान'मित्यादीनां गोस्वामिशीमिद्वरिधरवितं विवरणम् ।

विरोधः, तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वेति श्रुतिविरोधः । तपःपदस्य यत्ने पर्यवसानमेव । तप इन्द्रियनिग्रह इति वाक्यादन्ततो निग्रहे यत्नापेक्षायाः सत्वादिति भावः । कर्मवादी साधारण-रीतिमाश्रित्य वदति—'येनापी'ति । 'तेनापी'ति । येन पुरुषेण साक्षात् परम्परया वा सर्वकृति-फठत्वं छोके पाकादौ, वेदे च यागादौ, स्वीकियते । ज्ञाने तु निराकियते । तेन पुरुषेणापीत्यर्थः । गुरूपसत्त्यादिना, समित्पाणिः श्रोन्नियं ब्रह्मानिष्टमिति श्रुत्या कृतिजन्यगुरुसमीपगमनरूप-कियाजन्यत्वं ज्ञानेऽवश्यं स्वीकर्त्तव्यमित्यर्थः । स्वमतमुपसंहरति—'तस्मादि'ति । यत्र वेदान्तवाक्ये तत्रत्यानां वाक्यानां पदानामित्यादिः । तच्छेपत्वं तादशविध्यङ्गत्वम् । 'अन्यथे'ति । विध्यकत्पने । 'विरोधोऽपी'ति । वाक्यभेदेन पूर्वकाण्डेऽन्यप्रतिपादनमुत्तरकाण्डे चाऽन्यप्रतिपादनमित्येवंरूपो केश्चिद्धरिचता वेदान्तचित्वका ।

हरन्ति—'तस्मादि'ति । उक्तरीत्मा गतार्थत्वात् । 'यत्राऽपी'ति । 'ब्रह्मविदाप्नोति परिम'-त्यादिवाक्ये संसाधनफलमात्रश्रवणं, विधिश्च न । तस्मिन्नपि वाक्ये वैश्वद्व्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिनमित्यादिवाक्यवत्परप्राप्तिकामो ब्रह्म विद्यादित्यादिविधि कत्पयित्वा तत्प्रकरणस्थानां सत्यं

श्रीलाल्भट्टकृता गृहार्थदीपिका ।

गुरूपसत्त्यादि विधेयमेषेति ज्ञाने गुरूपसत्त्यादिकियासाध्यत्वमित्यर्थः । ननु 'आत्मेत्येवोपासीते'त्यादौ विधिश्रवणेऽपि 'ब्रह्मविदाप्तोति परिम'त्यादौ विध्यश्रवणात्तेषां वाक्यानां का गतिरित्याशक्क्ष्य समाधत्ते - 'तस्माद्यत्रापी'त्यादिना । यथा 'वैश्वदेव्यामिक्षा भवति वाजिभ्यो वाजिनिम'त्यादौ विद्ध्यश्रवणे- ऽपि द्रव्यदेवताश्रवणेन तदन्यथानुपपत्त्या विधिकल्पनं पूर्वत्र सिद्धं तथाऽत्रापि 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यादौ विधिं परिकल्प्य तत्रत्यानां 'सत्यं ज्ञानमनन्तमि'त्यादीनां विधिशेषत्वं कल्पयितव्यमिति सर्वत्रैवं निर्वाहे

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

सर्वथा ज्ञानस्य कृत्यसाध्यत्वे 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वे'त्यादिसाधनवोधकश्रुतिविरोध इति भावः । सर्विक्रियेत्यादि । साक्षात्परम्पराकृतिसामान्यफठत्वं निराकार्यमित्यर्थः । यन्नापि उत्तरकाण्डे 'ब्रह्म-विदाप्तोति पर'मित्यादिवाक्येषु । विध्यश्रवणं ब्रह्मविदाप्त्रुयादित्याकारकविध्यश्रवणम् । विधिं परिकल्प्येत्यर्थः । तन्नत्यानां 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'त्या-दिवाक्यानाम् । तच्छेषत्वं तद्विध्येकवाक्यतया प्रामाण्यमुरीकार्यमित्यर्थः । इतीति हेतौ । पूर्वोत्त-

# स्यादेतत् । ब्रह्मविचार एवारम्भणीयो न धर्मविचारः । सर्ववेदव्यासकर्त्रा वेदव्यासेनाऽकृ-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तच्छेपत्वं कल्प्यमिति पूर्वयेव गतार्थत्वान्नाऽनयोत्तरया मीमांसयाऽर्थः प्रयोजनं सेत्स्यतीत्यस्या अकरणमे-वापति । निह प्रयोजनमनुद्दिश्य कस्यापि प्रवृत्तिर्देष्टा । ननु नात्र ब्रह्मविदाप्नोतीत्यादौ विधिकल्पनम् । वाक्यार्थमात्रप्रतिपादकत्वेनेव वाक्यानां निराकाङ्कत्वादित्याशङ्क्य परिहरन्ति—'अन्यथे'ति । अन्यथा विध्यकल्पने । तत्रत्यानां विधिशेपत्वाभावेन सिद्धार्थप्रतिपादकत्वात् । आम्नायस्य सर्वस्यापि कियार्थ-त्वमिति पूर्वतन्त्रसिद्धान्तस्य विरोधोऽपि भवेदित्यर्थः ।

अत्र सिद्धान्तैकदेशी प्रत्यवितष्ठते । 'स्यादेति दि'ति । यदुक्तं निष्प्रयोजनं नाऽऽरम्भणीयमिति तत्तु स्यादेव । तिहं किमनुपपन्नमिति चेत्तत्राऽऽहुः—'ब्रह्मे'ति । ब्रह्मजिज्ञासैवाऽऽरम्भणीया, न धर्म-जिज्ञासेति वैपरीत्यस्यैन वक्तुमुचितत्वात् । धर्मजिज्ञासाया निष्प्रयोजनत्वात् । कथं तिदत्याकाङ्कायामुपपत्ति-माह—-'स्ववेवेदे'ति । व्यासो हि सर्वज्ञो भगवद्रपः सर्वस्यैन वेदस्य विस्तारं कृतवान् । निह ब्रह्मस्व-गोस्वामिश्रीमिद्धरिधरविरचितं विवरणम् ।

विरोध इत्यर्थः । अपिपदेन सर्वस्य वेदस्य धर्मप्रतिपादकाऽभावे, वेदोऽिखलो धर्मसूलिमिति स्मृतिविरोधोऽिप संगृद्यते । वितण्डावादी प्रत्यवितिष्ठते—'स्यादेतदि'ित । वेदव्यासकर्त्रा वेदविभाग-कर्त्रा । सर्वज्ञेनेति यावत् । तुच्छफलत्वात् पुनरावृत्त्या स्वर्गस्य तुच्छफलत्वात् ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यादिवाक्यानां तद्विधिशेषत्वं कत्पनीयमिति न प्रयोजनमनयोत्तरमीमांसया । 'अन्यथे'ति । उक्तविधोत्तरकाण्डविचारानङ्गीकार आम्नायस्य कियार्थत्वरूपपूर्वतत्रसिद्धान्तविरोधः । अपिना, वेदोऽस्विलो धर्ममूलमिति स्पृतिविरोधः संगृहीतः ।

अत्र सिद्धान्तैकदेशी प्रत्यवितष्ठते—'स्यादेति दि'ति । एतद्रक्ष्यमाणं पूर्वमीमांसाया एव वै-यर्थ्यम् । 'ब्रह्मे'ति । सप्रयोजनत्वाद्वस्रविचारस्तथा । निष्प्रयोजनत्वं दर्शयन्ति—'सर्ववेदे'ति ।

श्रीलाॡभदृकृता गृहार्थदीपिका।

पूर्वमीमांसयैवोत्तरमीमांसाया गतार्थत्विमत्यर्थः । 'अन्यथा विरोधोऽपी'ति । विधिक-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

रकाण्डद्वयार्थस्यापि पूर्वमीमांसयैव गतार्थत्वात् हेतोः । 'नार्थोऽनये'त्यादि । अनया उत्तरमीमां-सया । नार्थः न प्रयोजनम् । इत्यं तथा च 'प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तत' इतिन्यायादुत्तर-मीमांसायां प्रवृत्तिरेव न सम्भवतीत्यर्थः । अन्यथा 'ब्रह्मविदान्नोति परिम'त्यत्र विधि परिकल्प तत्र-त्यवाक्यानां तदेकवाक्यतया प्रामाण्यमित्यस्य पक्षस्यानङ्गीकारे । विरोधोपि उत्तरकाण्डस्य सर्वस्य सिद्धार्थमात्रवोधकतया गतार्थत्वाङ्गीकारे विरोधः । 'आम्नायस्य कियार्थत्वादानर्थक्यमतदर्थाना'मिति स्मृतिवलादुत्तरकाण्डस्यानर्थक्यापत्तिक्तपो विरोध इति भावः ।

सिद्धान्तैकदेशी पूर्ववादिसिद्धान्तं दूपयितुं प्रत्यविष्ठते—'स्यादेतदि'ति । एतत् वक्ष्यमाणं पूर्वमीमांसाया अपि निःप्रयोजनत्वम् । तदेवोपपादयित-ब्रह्मत्यादिना । सर्ववेद्व्यासकर्त्रा सर्व-

१ पूर्वरूपैयेति कपुरतकम्।

तत्वातुच्छफलत्वाच । कल्पोक्तप्रकारेण निःसन्दिग्धं करणसम्भवाच । आचारपरम्परयापि करणसम्भवाच । एतर्द्धापि सन्देहे सूत्रभाष्ययाज्ञिकानामेवानुवृत्तिः क्रियते । न मीमांस-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

रूपं तदितिरिक्तेन ज्ञातुं शक्यम् । 'न हि ते भगवन् व्यक्तिमि'तिवाक्यात् । तथा च यदि धर्मिजिज्ञासया कित्रित्ययोजनं सिद्ध्येजीवानां तदा तदुपयोगित्वेन तेनैव सा कृता स्यात् । न चैवम् । तदेतदुक्तं 'सर्ववेदव्यासकर्त्रा वेदव्यासेनाकृतत्वादि'ति ।

किञ्च । धर्मजिज्ञासा हि तदनुष्ठानफला । नहि तदनुष्ठानं पुरुषार्थपर्यवसायि । 'तद्यथेह कमिजितो लोकः क्षीयत' इति श्रुतेः । ननु धर्मानुष्ठानस्यापि निष्कामस्य चित्तशुद्धिद्वारा पुरुषार्थपर्यवसायित्वं सर्वत्र श्रूयते । तथा च कथमकर्तव्येत्याशङ्क्याऽऽह—'कल्पोक्तप्रकारेणे'ति । निष्कामस्य तस्य पुरुषार्थपर्यवसायित्वेऽपि कल्पसूत्रोक्तप्रकारेणेव तदुपपत्तौ जिज्ञासाया निष्प्रयोजनत्वमेव ।
ननु कल्पसूत्ररहस्याऽनवयोधे, जिज्ञासैव शरणिमिति चेत्तत्राऽऽहः—'आचारे'ति । 'श्रुतिः स्मृतिः
गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

नतु पूर्वमीमांसाभावे केवलं स्वर्गकामनावता पुरुषेण कथं यागः कर्तव्य इत्यत आह— 'कल्पोक्ते'ति । तत्रापि संशये सत्याह—'आचारे'ति । इदानीं स्वर्गकामनार्थं यागः कर्तव्य इति कैश्चिहरचिता वेदानतचन्द्रिका ।

अनेकधा वेदिवभागकर्त्रा । निष्प्रयोजनत्वेनैव तथात्वात् । तथाच सर्ववेदव्यासकर्तुः सर्वज्ञस्य तत्करणे कः प्रयासःस्यादतोऽकरणान्निष्प्रयोजनत्वमेव तस्य दिशंतं भगवद्ध्यासचरणेरितिभावः । नतु धर्म- ज्ञानफलत्वात्कथं वैयर्थ्यमित्यत आहुः—'तुच्छे'ति । तद्यथेह कर्मजितो लोकः क्षीयत इतिश्चतेः क्षियिष्णुत्वात् । नतु धर्मानुष्ठानफलकस्य तस्य कथं वैयर्थ्यम् । निष्कामस्य तस्य चित्त- गुद्धिद्वारा ज्ञानफलत्वाद्धर्मज्ञानार्थं तद्विचार आवश्यक इत्याहुः—'कल्पोक्ते'ति । नतु कल्पस्त्रैः कर्तव्यताप्रकारः प्रदर्श्यते, नतु कर्तव्यतासन्देहो निरस्यत इति तद्र्यं तदावश्यकतेत्यत आहुः—'एतर्ही'ति । आचारपरम्परासन्देहे । 'स्न्त्रे'ति । कल्पस्त्रम् । भाष्यम् । याज्ञिकाः कृतकारित- श्रीलाल्यभट्टकता गृहार्थदीपिका ।

ल्पन ऐकार्थ्याभावेन वाक्यभेदापत्तावैकशारूयविरोध इत्यर्थः । 'कल्पोक्तप्रकारेणे'त्यादि । कल्प-

वेदार्थतत्त्ववेत्रा इत्यर्थः । तुच्छफलत्वात् । 'तद्यथेह कर्मजितो लोकः क्षीयत' इतिश्रुत्युक्तसान्तफल-प्रतिपादकत्वेन तुच्छफलत्वादित्यर्थः । नतु निष्कामकृतकर्मणामि पुरुषार्थपर्यवसायित्वात्तादृश्यमांनुष्ठानार्थं पूर्वमीमांसा सप्रयोजना भविष्यतीत्यतः कल्पोक्तित्यादि । कल्पस्त्रोक्तेतिकर्तव्यतामादाय निःसन्दिग्धं करणसम्भवादित्यर्थः । नतु यस्य सूत्रार्थनिर्णयो न जातस्तस्य धर्मानुष्ठानार्थं धर्ममीमांसावश्यकतेव्यत आहुः । 'आचारे'त्यादि । तथा 'श्रुतिः समृतिः सदाचार' इत्यत्र सदाचारस्थापि धर्महेनतुत्वेन निरूपणात्परम्पराचारदर्शनादेव धर्मानुष्ठानसम्भवादप्रयोजिकेव धर्ममीमांसत्यर्थः । नन्वाचारेपि मूलान्वेषणेच्छायां आचारस्यानुष्ठापकत्वासम्भवान्मीमांसावश्यकतेत्यत आहुः—'एतस्यपी'त्यादि । आचारस्य समूलकतासन्देहेपि । सन्देहे अनुष्ठानप्रकारसन्देहे । सूत्रभाष्यं कल्पसूत्रभाष्यं याज्ञिनकानां निरन्तरयज्ञानुष्ठानशीलानाम् । करणसम्भवात् यज्ञादिकरणसंभवादित्यर्थः । धर्ममीमांसायाः

कस्य । तस्मात्साङ्गवेदाध्येतुर्निःसन्देहकरणसम्भवाञ्च पूर्वयापि कृत्यम् । किञ्च परमकृ-पालुर्वेदः संसारिणः संसारान्मोचयितुं कर्माणि चित्तशुद्ध्यर्थं वोधितवानिति कूपेऽन्धपात-नवदप्रामाणिकत्वभियाऽवसीयते । विपरीतवोधिका तु पूर्वमीमांसा । तस्मादपि न कर्तव्येति।

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

सदाचार' इत्यादौ सदाचारस्यापि धर्महेतुत्वश्रवणात्तेनैव तत्सम्भवे जिज्ञासा निरिधंकेति भावः । ननु सदाचारेऽप्युपपत्यपेक्षायां किं कर्तव्यमिति चेत्तत्राऽऽहुः 'एत्ह्यपी'ति । परम्पराप्राप्ताचार-दर्शनान्तरमपि सन्देहे कल्पसूत्रभाष्यं द्रष्टव्यम् । तेनैव सन्देहिनवृत्तेः सम्भवादित्यर्थः । ननु तत्रा-प्यशक्तौ किं विधेयमित्यत आहुः—'याज्ञिकानािभ'ति । ये हि याज्ञिकास्ते सूत्रतद्भाष्यद्रष्टारस्तथा च तद्तुवृत्तौ सर्वमेय सेत्स्यतीित न धर्मज्ञानार्थं मीमांसकस्य कस्याप्यनुवृत्तिः कर्तव्या । मीमांसको हि धर्मजिज्ञासाद्वारेव तद्वोधकः । तथा च याज्ञिकेनैव तद्वोधे सिद्धे न तद्नुवृत्तिः कर्तव्योति भावः । उपसंह-रन्ति 'तस्माद्वि'ति । यस्मात्स्वाध्यायोऽध्येतव्य इत्यध्ययनविधिः साङ्गमेव स्वाध्यायमध्ययनविपय-त्वेनाऽऽकाङ्कते । तच्चोपनयनादिसापेक्षम् । तच्च श्रोत्रियसापेक्षमिति स्थितिः । तस्मात्साङ्गाध्ययनकर्तुः पूर्वोक्तकल्पादिकारणकलपेस्तदर्थानुष्टानस्य निःसन्दिग्धं करणसम्भवान्न पूर्वयाऽपि धर्ममी-मांसया कृत्यं कर्तव्यमस्तीत्यस्या अपि निष्प्रयोजनत्वादकर्तव्यमिति भावः । धर्ममीमांसारम्भे दृष्णा-नतरमाहुः—'किञ्चे'ति । 'स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमत' इति श्रुतावेकािकनो गोस्वामिश्रीमिद्वरिधरवित्वितं विवरणमः।

श्रुत्यभिप्रायो नास्तीति वदति 'किञ्चे'ति । वेदः स्वस्मिन्न प्रामाणिकत्वभिया संसाराख्यान्धकू-पपतितान् चित्तग्रुद्धिद्वारोद्धर्तुं कर्माणि वोधितवानित्यवसीयत इत्यर्थः । कामनां तु प्रवृत्त्यर्थं वोधितवा-कैश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

यागाः । स्त्रेतिपदे द्वन्द्वः । उपसंहरति—'तस्मादि'ति । अपि हि । पूर्वपक्षगर्हायाम् । धर्ममीमांसारम्भे दूषणान्तरमाहुः—'किञ्चे'त्यादिना । 'विपरीते'ति । स्वर्गाद्यभिलाषिणोऽधिकारित्वनिरूपणेन संसा-श्रीलाल्सभटकृता गूढार्थदीपिका ।

सूत्रोक्तप्रकारेणैव निःसन्दिग्धकर्मकरणसम्भवात्पूर्वमीमांसा न कर्तव्येत्यर्थः । 'आचारपरम्परये'-त्यादि । 'श्रुतिः स्मृतिः सदाचार' इति वाक्येन सदाचारेणैव निःसन्दिग्धप्रवृत्तेः पूर्वमीमांसा निर्धिन कैवेत्यर्थः । 'एतद्येपि सन्देहे कल्पसूत्र-भाष्यं द्रष्टव्यम् । तत्राप्यसामर्थ्ये याज्ञिकानुवृत्तिः कर्तव्या । न तु पूर्वमीमांसायाः प्रयोगकत्विमत्यर्थः । 'परमकृपालुरि'त्यादि । 'कृपेन्धपातनवदप्रामाणिकत्विभये'त्यवसीयत इत्यन्वयः । तथाच यथा कृपेन्धस्य पातनमप्रामाणिककार्यं तद्वद्वेदोऽपि संसाराऽऽसक्तत्वेनान्धान्पारमार्थिकदृष्टिरिहता-न्पशुपुत्रादिफलेषु योजयंश्रेद्भवेत्तदा ह्यप्रामाणिकः स्थादेवं वेदेष्वप्रामाणिकत्विभया वेदिश्वत्तशुद्ध्यर्थं

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

प्रकारान्तरेणाप्रयोजकत्वं सिद्धान्तैकदेशी साधयित—'किश्चे'ित । संसारिणः सांसारिकभोगात् परमपुरुषार्थत्वेन मन्यमानान् । संसारात् सांसारिकभोगेभ्यः । चित्तशुद्ध्यर्थे चित्तशुद्धिद्वारा मोक्षप्राध्यर्थं । इतीत्यवसीयत इत्यत्रान्वेति । 'कृपे'त्यादि । इत्यं च चित्तशुद्धिद्वारा मोक्षार्थं कर्मकृतिवोधकः परमकृपालुर्वेदात्मको भगवान् संसारमध्यपातिक्षयिष्णुस्वर्गादिफलार्थं जीवान्

# मैवम् । किं विचारमात्रं न कर्तव्यं, पूर्वकाण्डविचारो वा ?। नाद्यः। तुल्यत्वात् । सम-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

वैचिन्यं विना रमणासम्भवादनेकभृतभौतिकदेवितर्यञ्चनुष्यानेकछोकाद्भुतरचनायुक्तब्रह्माण्डकोटिरूपप्रपञ्चरूपेणाऽऽविभावोक्तेः । तत्राऽऽसक्तानां तु सूक्ष्मपिरमाणानां तदासिक्तजन्यानेकविधदुःखोपप्रुतत्वदर्शनेन निरुपिषपरदुःखप्रहाणेच्छया तदुपायमन्विष्यमाणः स्वयं वेदरूपेणाऽऽविर्वभृव ।
तत्र चाप्तिहोत्रादीनि कर्माणि तदुपायत्वेन बोधितवानिति गम्यते । नतु तत्र स्वर्गकामादिपदानां सत्वात्कथं तेषां तदुपायत्वं वक्तुं शक्यिमिति चेत् । उच्यते । वेदो हि सर्वानेव संसारिणस्तत्तापततास्ततो मोचियतुमेव स्वात्मानं प्रकटीचकार । अन्यथा वेदस्याप्यत्यन्ताऽऽसिक्तजनकत्वेन प्रतारकत्वादप्रामाणिकत्वप्रसङ्गात् । तथा च स्वर्गकामादिपदानां प्रथमतः प्ररोचनार्थत्वेन सांसारिकानेकविधकर्मभ्यस्तद्विमुखीकरणमेव प्रयोजनिमत्यर्थापत्त्या गम्यते । तथा च चित्तशुद्ध्यर्थकान्येव कर्माणीति
निश्चीयते । पूर्वमीमांसा तु तद्विपरीतस्य कामितफळजनकत्वस्य वोधिकेतोऽपि स्वष्टसाधनतत्परैः
कर्तव्येत्यर्थः । तदेवं सिद्धान्तैकदेशिनि प्रत्यवस्थिते पुनः पूर्वपक्षी समाधत्ते—'मैव'मिति । एवं
गोस्वामिश्रीमहित्यर्थित्वतं विवरणम् ।

निति भावः । अप्रामाणिकांद्रो दृष्टान्तमाह—'क्र्पे'ति । अयमेव मार्ग इति केनचित्प्रतारकेण क्र्पेऽन्धस्य पातनं यथा कियते तद्वदित्यर्थः । 'अपी'ति । परा न कर्तव्या चेदस्तु नाम परन्तु पूर्वा त्वयापि न कर्तव्यत्ययमर्थोऽपिशब्देन ध्वन्यते । एतेनाऽस्य वैतिण्डिकत्वं वोध्यम्, इदं च वैतिण्डिकत्वं तवैव शोभते न ममेत्यभिमानेन स्वमतस्थापनं कर्तुं मीमांसकः समाधत्ते—'मैचिमि'ति । 'तुल्यत्वादि'ति । परमते यदूषणं तदेव स्वमते चेन्नोद्धाव्यमिति भावः । ननु मयापि स्वीकियतेऽयं दोष इत्यत आह—
कैश्चिहरचिता वेदान्तचिन्द्वका ।

राऽऽसिक्तजिनका । उत्तरकाण्डिवचारस्य पूर्वमस्माभिर्दूषितत्वात्पूर्वकाण्डिवचारस्याऽपि त्वन्मनो-विचारेण दुष्टत्वादिचारमात्रं न कर्तव्यमुत पूर्वकाण्डिवचारो वेति विकरूप्य दूषयन्ति 'किमि'त्या-श्रीलाद्धभद्दकृता गृहार्थदीपिका ।

कर्माणि वोधितवानित्याशयो निगमानामवसीयते । पूर्वमीमांसा तु नैवं वदतीत्यतोऽपि पूर्वमीमांसा न कर्त्तव्येत्यर्थः ।

नतु 'फलार्थको धर्म' इत्येव जैमिनिसूत्रभाष्ये दृश्यते नत्वाम्नायाभिष्रेतचित्तशुद्ध्यर्थकत्वमतो वेद-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

कूपतुल्यकर्मगहनेऽन्धतुल्यान् प्रक्षिपन् प्रतारकोऽप्रामाणिकश्च भवेत् तत्त्विभया मोक्षार्थं कर्माणि वोधितवानिति । अवसीयते फिलतोऽर्थः । ननु तथापि क्षयिष्णुफलार्थं कर्मगहने पातयतः प्रतारकत्वं कथं वारितिमिति चेत्—इत्थम् । नरकहेतुसांसारिककर्मभ्यस्तेषां जीवानां निवृत्त्यर्थं प्ररोचनार्थं वैदिके कर्मणि तादृशी फलश्चितः कृता । तथा सित पापाभावेन सत्संगेनेव कदाचित् चित्तशुद्ध्या कामाभावे सित मोक्षोऽपि भवेत् । इत्यत्र वेदतात्पर्यादिति न प्रतारकत्वगन्धोपीत्यवसेयम् । विपरीतचोधिका वेदातात्पर्यविषयक्षयिष्णुसांसारिकफले वेदतात्पर्यनिद्धीरिका ।

इतः परं सिद्धान्तैकदेशिदूपणं समाधातुं पूर्वपक्षी प्रतिवदति—'मैव'मिति । पूर्वपक्षी पृच्छति 'किमि'त्यादिना । विचारमात्रं मया न कर्तव्यं पूर्वकाण्डविचारो वेति ? नाद्यः । विचारमात्रं त्वया न

### र्थितत्वाच । द्वितीये सामान्यन्यायेन सन्देहे निवार्ये लक्षणवत्तदुपयोगः। अनिष्टतया निरू-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

पूर्वकाण्डविचारो न कर्तव्य इति न वक्तव्यम् । यत उत्तरकाण्डविचारस्यास्माभिर्निराकृतेन किं विचारमात्रं न कर्तव्यमुत पूर्वकाण्डविचार एव न कर्तव्य इति विकल्प्य दूषयति-'नाच्य'इति । तत्र हेतुमाहुः तुरुघत्वादि 'ति । यथाह्यस्माकं धर्मविचार एवेष्टो न ब्रह्मविचारः । तस्य पूर्वेणैव गतार्थ-त्वात्तथा विचारमात्रस्याकर्तव्यत्वे धर्मविचारवद्रह्मविचारस्यापि तुल्ययोगक्षेमत्वे नोभयोरपि पक्षयोः, समीहितसिद्धभावस्य तुत्यत्वात्, हेत्वन्तरमाहुः—'समर्थितत्वाचे'ति । न हि विचारमात्रं न कर्तव्य-मिस्रत्र विनिगमकमस्ति । विचारमात्रस्य सर्वत्र फठवत्वस्य दृष्टत्वात् । तस्य च निपेधे मानाभावात् । द्वितीयं पक्षं दूपयति-'द्वितीयमि'ति । तथा सति विरुद्धशास्त्रसंभेदजन्यबुद्धिदोपोद्भृतसन्देह-वारकत्वेन ब्रह्मविचार एव कर्तव्यो न धर्मविचार इति सिद्धं भवति, तस्य कल्पसूत्रादिसाधनैरन्यथा सिद्धत्वात् । न चैवं शास्यतेऽनेनेति व्युत्पत्त्या शास्त्रमात्रस्य सन्देहवारकत्वेन धर्मजिज्ञासाया अपि

गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

'समर्थितत्वादि'ति । त्वया तु अप्रतिज्ञानादित्यादिना विचारः प्रतिपादित एवेत्यर्थः । 'सन्देह' इति । तं हैतमेके पद्मुबन्ध एवोत्तरवेद्यां चिन्वत इतिश्रत्या पशुबन्धे, नाचिकेताङ्गत्वेन अक्ताः दार्करा उपद्धातीति विधिना शर्करोपधाने विहितं तत्र घृताक्ता वा तैलाक्ता वा इति सन्देहे तेजो वै चृतमितिवाक्यशेषात् वृताक्ता एव शर्करा त्राह्येति पूर्वमीमांसाया उपयोग इत्यर्थः । 'लक्ष्मणवदि'ति । प्रातिशाख्यवदित्यर्थः । इदं चोक्तं प्राक् । ननु पुनरावृत्तिरनिष्टा । स्वर्गे च पुनरावृत्तिश्रवणादिनप्टजनकयागादिप्रतिपादकत्वात्पूर्वमीमांसायां दोष इत्यत आह-'अनि-ष्ट्रतये'ति । वेदे तु कामनाश्रवणं प्रवृत्त्यर्थम् । सूत्रस्य वेदतात्पर्यावगाहित्वान्नायं मीमांसादोष कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

दिना । 'तुरुघत्वादि'ति । आवयोस्तुरंयत्वात् । 'समर्थित्वादि'ति । भवेतैवेति शेषः । 'सामा-न्यें ति । वेदमधीत्य स्नायादितिवाक्यादधीते वेदे गुरुकुठात्समावर्तितव्यमुत, दृष्टो हि त-स्यार्थः कमीवबोधनं नामेति वेदवाक्यानि विचारियतव्यानीति सामान्यन्यायेन प्राप्ते सन्देहे निवार्ये ठक्षणवत्कल्पसूत्रवन्मीमांसोपयोगः । ननूक्तं विपरीतवोधिका हि सेति । तत्रोच्यते-'अनि-

ष्टतये'ति । विचारकर्तृदोषो विचारे न सिद्धातीति भावः । तस्य स्वरूपतो दोषराहित्यात् ।

श्रीलाॡभट्टकृता गृढार्थदीपिका।

विपरीताऽर्थज्ञापकत्वान्मीमांसाया अप्रामाण्यमेवेत्याशङ्का परिहरति—'अनिष्टतये'ति । अनिष्टवेदेनाऽ भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कर्तव्यमिति नेत्यर्थः । तुत्यत्वात् उत्तरमीमांसाविचारकर्ता त्वया ममापि तुल्यत्वात् । यथोत्तरमी-मांसाविचारस्तवेष्टस्तथा पूर्वमीमांसाविचारो ममापीति तुल्यता । दूपणान्तरमाह-'समर्थितत्वाचे'-ति । त्वयोत्तरमीमांसाविचारो विधेयो मया च पूर्वमीमांसाविचारो न विधेय इत्यत्र विनिगमकाभावेन समर्थितत्वादित्यर्थः । द्वितीये पूर्वकाण्डविचारो न कर्तव्य इतिपक्षे । तथा चोत्तरमीमांसाविचार एव कर्तन्यो महाफलत्वात् । न तु पूर्वमीमांसाविचारोऽपि । कल्पस्त्रसदाचारादिनाऽन्यथासिद्धत्वादिति

# पणं न मीमांसादोपः । किन्तु विचारकाणाम् । स्वभावभेदात् । किञ्च, आवश्यकत्वादपि ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

सन्देहवारकत्वस्य दुर्निवारत्वेन कल्पस्त्रादिवत्तदुपयोगस्यापि सम्भवान्नाकर्तव्यत्वम् । तत्र दृष्टान्त-माह—'लक्ष्मणे'ति । कल्पादीनां सत्वेऽपि प्रातिशाख्ये लक्षणानां करणं कल्पादिसाधनाऽसाध्यसन्देह-वारकं तथायमपीति भावः ।

नन्तं सर्वत्र जैमिनीयस्त्रभाष्ये फलोद्देशेनैव धर्मनिरूपणस्योपलभ्यमानत्वान्मीमांसाया आम्नायाभित्रेतिचत्तशुद्ध्यर्थकत्विविपतिवोधकत्वेनाप्रामाण्यं स्यादित्य आह्—'अनिष्ठतये'ति । न हि स्त्रार्थविचारकर्तृभिस्तथा निरूपणे स्त्रकारः पर्यनुयोगाहों भवति । ननु तेऽपि महान्तः कथ-मेनमुक्तवन्तस्तत्राऽऽह—'स्वभावभेदादि'ति । वेदो हि विशिष्टार्थप्रतिपादकस्तज्ज्ञानं च न लौकिकैः साधनौभवितुमर्हति । किन्त्वलौकिकैस्तपःप्रभृतिभिः । अत एव भृगोर्वरुणान्तिके पुनःपुन-गमनं योग्यतासम्पत्त्यनन्तरं च तद्दोधे पुनर्गमनाऽभावश्च । तथा च विचारकाणामलौकिकसाधना-भावात्स्वस्वभावानुसारेण निर्णये तथोक्तवन्त इत्यर्थः । धर्मविचारस्य कर्तव्यत्वे साधकान्तरमाह—किञ्च । आवश्यकत्वादपीति । यागादिज्ञानार्थं हि धर्ममीमांसा । तज्ज्ञानं हि न सकामानामेवेष्टं येन गोस्वामिशीमहित्याविपत्वितं विवरणम् ।

इत्यर्थः । नतु केपांचित् मीमांसाविचारकाणां ग्रन्थे 'स्वर्गार्थं सोमेन यक्ष्य' इत्यादिसङ्कल्पो दृश्यत इति चेत्तेषामेव दोष इत्याह—'विचारकाणामि'ति । नतु सदा मीमांसया विचारं कुर्वन्ति तेषामयं दोषः कथिमत्यत आह—'स्वभावभेदादि'ति । तेषां प्रकृतिवैचित्र्यादित्येकादशस्कन्धोक्तत्वा-दित्यर्थः । नतु स्वर्गादिकामना तु प्रवृत्त्यर्था । अन्यत्किञ्चित्फठं तु न दृश्यत इति तवैवास्या आव-श्यकत्वमस्त्वत्यत आह—'किञ्चे'ति । 'अपी'ति । त्वयापि पूर्वमीमांसाकर्त्रेतिशेषः । आवश्यकत्व-केश्चिहिरचिता वेदान्तचित्वका ।

कर्तृदोषे हेतुमाहुः—'स्वभावे'ति । तेषां प्रकृतिवैचित्र्यादित्येकादशीयवाक्योक्तरीति-कात् उपयोगे हेत्वन्तरमाहुः—'किश्चे'त्यादिना । 'आवद्यकत्वादि'ति । अत्र कर्तव्य इति शेवः । श्रीलास्भद्यकृता गृहार्थदीपिका ।

भित्रायविषयीकृतो योर्थस्तत्परत्वेन यत्स्त्रभाष्ये निरूपणं तन्न स्त्रकृतो दोषः, किन्तु भाष्यकारस्य । अतः स्त्रकृषस्य मीमांसाशास्त्रस्य निर्दुष्टत्वमेवेत्यर्थः । 'आवद्यकत्वाद्पी'ति । फलकाङ्क्षातो भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीषः ।

सिद्धान्तैकदेश्यभित्रायः । पूर्वपक्षी समाधत्ते—'सामान्ये'त्यादिना । सामान्यन्यायेन कर्मानुष्ठाने येन केनिचत्सन्देहे निवार्य इत्यर्थः । लक्षणवत् कल्पस्त्राणां सन्देहवारकाणां सत्त्वेऽप्यसाधारणसन्देन् हवारणार्थं यथा प्रातिशाख्यलक्षणानां करणं तथा तद्विलक्षणसन्देहवारणार्थं धर्मविचारस्याप्यपयोग इति भावार्थः । ननु चित्तशुद्धिद्वारा कर्मणां मोक्ष उपयोगो वेदतात्पर्यविषयस्तद्विपरीतं सकामाधिकारकं विनाशिफलं वेदतात्पर्यविषय इति निरूपणं पूर्वमीमांसायाः दोष इत्यत आह—'अनिष्ठतये'त्यादि । तथा च स्त्रेषु न कापि विनाशिफलसाधकत्वं कर्मणां वेदतात्पर्यविषय इत्युक्तमिति न मीमांसादोष इत्यर्थः । विचारकाणां स्त्रभाष्यकाराणाम् । स्वभावभेदात् कर्मेव ब्रह्मेति ज्ञानप्रयोजकस्वभाव-वत्वादित्यर्थः । आवश्यकतामेवोपपाद-वत्वादित्यर्थः । आवश्यकतामेवोपपाद-

निवृत्तानामपि यागादिज्ञानंस्य आवश्यकत्वम् । चित्तशुद्ध्यर्थत्वात् । परमाश्रमभेदेन प्रकारभेदः । कायिकादिभेदात् । तत्राद्यस्य वाचिको द्वितीयतृतीययोः कायिकश्चतुर्थस्य मानसिक इत्याश्रमिणाम् । तस्मादेकेनैव चरितार्थत्वात्किं द्वितीयेनेति प्राप्ते~

#### गोस्वामिश्रीमुरलीघरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मीमांसाया विपरीतवाधकत्वमेव निश्चिनुमः । किन्तु निवृत्तानामि फलानुसन्धाने रहितानामि यागादि-ज्ञानस्यावश्यकत्वम् । चित्तशुद्धिजनकत्वेन तेषामिष कर्मकरणापेक्षायाः सत्वात् । तच ज्ञानसापेक्षं ज्ञानं च मीमांसासापेक्षमिति विपरीतवोधकत्वाभावात्सर्वथैव कर्तव्येति भावः । ननु निवृत्तानामुप-करणाभावेन तत्करणासम्भवान्न मीमांसापेक्षेत्याशङ्क्य प्रकारभेदेन तत्करणं दृढीकरोति । 'परमाश्रम-भेदेने'ति । वस्तुतस्त्वेक एव यज्ञः परं शाखाभेदादिव कायिकादिभेदात्प्रकारभेदः । कायिकादि-भेदमेव विवृणोति—'तन्त्रे'ति । आद्यस्य ब्रह्मचारिणः । वाचिकः स्वाध्याययज्ञः । द्वितीयतृतीययोर्गृहस्थ-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरवित्वे विवरणम् ।

मेवाऽऽह—'निवृत्तानामपी'ति । 'प्रकारभेद' इति । कायिकवाचिकमानसिकभेदात्प्रकारभेद इत्यर्थः । आद्यस्य ब्रह्मचारिणः । तस्य वेदपाटे एवाऽधिकारत्वात् । एवमग्रेऽपि वोध्यम् । उपसंहरति— कैक्षिद्वरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

तदेवाहुः—'निवृत्तानामि'ति । 'चित्ते'ति । यागस्येति शेषः । ननु वित्तानामुपकरणाऽभावे तत्क-रणाऽसम्भवान्न तदपेक्षेत्यत आहुः—'परिम'ति । आचस्य ब्रह्मचारिणः । 'द्वितीये'ति । गृहस्थ-वानप्रस्थयोश्चतुर्थः परिवाद् 'आश्वमिणामि'ति । तदुपयोग इति शेषः । 'तस्मादि'ति । आव-श्यकत्वात् । एकेन पूर्वविचारेण पुरुषार्थसिद्धेः । द्वितीयेनोत्तरकाण्डविचारेण । एतन्मत उक्तप्रकारेण श्रीलाद्धभद्वकृता गृहार्थदीपिका ।

निवृत्तानामि चित्तशुद्ध्यर्थं यागकरणस्याऽऽवश्यकत्वात् यागकरणस्य योगादिज्ञानाऽधीनत्वाद्यागादि-ज्ञानस्य मीमांसाधीनत्वान्मीमांसाया आवश्यकत्वादि ठक्षणावत्तदुपयोग इति पूर्वेणान्वयः । तथा च यागस्य आश्रमभेदेन प्रकारभेदात्सैंवरेवं यागः कर्तव्य इति शास्त्रार्थात्सर्वेषां कर्ममीमांसाया अपेक्षेति मीमांसाया आवश्यकत्वम् । 'तन्त्राऽऽच्यस्ये'ति । आद्यस्य ब्रह्मचारिणो वाचिको यागः स्वाध्याया-ध्ययनात्मकः । 'द्वितीयतृतीययोः' कायिक इति । गृहस्थवानप्रस्थयोः कायिको याग इत्यर्थः ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

यति—'निवृत्ताना'मिलादिना । निवृत्तानां निष्कामानां मुमुक्षूणामिल्यधः । 'यागादी'लादि । तथा च यागादिज्ञानार्थं पूर्वमीमांसायाः आवश्यकत्विम्लर्थः । ननु निवृत्तानां ब्रह्मचारिपरमहंसादीनां यज्ञसामग्र्या असम्भवेन करणासम्भवान्न पूर्वमीमांसावश्यकतेत्यत आह—'पर'मिल्यादि । आचस्य ब्रह्मचारिणः । वाचिकः ब्रह्मयज्ञः । द्वितीयतृतीययोः गृहिवानप्रस्थयोः । कायिकः अग्निहोत्रादिक्षपः । चतुर्थस्य प्रव्रजिनः । मानसिकः मानसिकम्तिंपूजनादिक्षपः । तस्मात् 'स्यादेतत् अथात' इत्यारभ्य एतावत्पर्यन्तिनक्षपणात् । एकेनैव धर्मविचारेणैव । चरितार्थत्वात् मोक्षाप्ति-पर्यन्तफलस्य सम्भवात् । द्वितीयेन ब्रह्मविचारेण । इति प्राप्ते पूर्वमीमांसयोत्तरमीमांसायाः गतार्थन्तक्षे पूर्वपक्षे प्राप्ते ।

१ यागादिकज्ञानस्येत्यपि पाटः ।

# उच्यते । उपासनाया धर्मत्वेऽपि न ब्रह्मणो धर्मत्वम्। ज्ञानरूपत्वात् । धर्मस्य च क्रियारू-

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

वानप्रस्थयोः । चतुर्थस्य यतेः । आश्रमिणामिति प्रकारभेद इति पूर्वेणैवान्वयः । उपसंहरति 'तस्मा-दि'ति । स्यादेतदित्यारभ्याऽऽश्रमिणामित्यन्तप्रन्थोक्तात्कारणकलापादेकेनैव धर्मविचारेण ब्रह्मविचा-रस्याऽपि चितार्थत्वात्पार्थक्येन ब्रह्मविचारेण किं फलं भविष्यति न किमपीत्येवं प्राप्ते । अत्र सिद्धान्ती समाधत्ते—'उच्यत' इति । यदुक्त 'मात्मेत्येवोपासीते'त्यादि नोदनावाक्यानां श्रव-णाद्रस्वज्ञानस्य धर्मत्वेन, तिष्ठज्ञासयेव गतार्थत्वात्र पार्थक्येन जिज्ञासा कर्तव्येति तत्रोत्तरमाह—'उपा-सनाया' इति । यथा 'उपोतिष्टोमेन यजेते'त्यादौ ज्योतिष्टोमादेर्देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागात्मकभावनारूपत्वेन धर्मत्वं, न तथा 'आत्मेत्येवोपासीते'त्यादौ क्रियामात्रमित्त । उपासनाया मानस-क्रियारूपत्वेन धर्मत्वंऽपि तिद्वपयीभृतस्य ब्रह्मणोऽक्रियात्वात्र धर्मत्वम् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तिमे'-त्यादौ ब्रह्मणश्चिद्रपत्वोक्तेः । धर्मस्य तु 'चोद्नालक्ष्मणोर्थो धर्म' इत्यत्र क्रियारूपत्वोक्तेश्च । यदुक्त-

गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

'तस्मादि'ति । त्रेवणिकाधिकारपक्षस्वीकारात् । समाधानमाहुः — 'उच्यत' इति । आत्मेखेवोपासी-तेति विधिवाक्यमुपासानाविधायकम् । तस्यास्तु ब्रह्मज्ञानसाधनत्वात्र मुख्यत्विमत्याशयेनाऽऽह— 'उपासने'ति । तथा च सर्वोपनिपद्भाक्यानां ब्रह्मणि तात्पर्यान्मुख्यत्वेन ब्रह्मप्रतिपादकत्वमेव, न तु धर्मप्रतिपादकत्विमिति भावः । 'ज्ञानरूपत्वादि'ति । ब्रह्मण इत्यनुपज्यते । अर्थवादवाक्यानां ब्रह्म-केश्विहरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

चित्तशुद्धौ पडङ्गाध्येतुः स्वत एव ज्ञानोदयादिति रहस्यम् । समादधते—'उच्यत' इत्यादिना । यदुक्तं धर्मलक्षणाकान्तत्वाज्ज्ञानस्यापि धर्मत्वं, धर्मविचारश्च पूर्वविचारेणैव सिद्ध इत्यनुपयुक्तत्वाद्वह्ममीमांसावै-य्यर्थं, तत्र स्याद्वैय्यर्थं यदि तथात्वेन । तद्र्णोपासनैव ब्रह्ममीमांसाविषयः स्यात् । तदेव तु न । किन्तु ब्रह्मविषयेयम् । तच्च ज्ञानरूपम् । धर्मश्च कियारूपः । अर्थत्वे सित चोदनालक्षणत्वात् । नचेदं ब्रह्म तथा । तस्मान्नेयं तथेति । तदेतदुक्त'मुपासनाया' इत्यादिना । यचोक्त 'मारोपे'त्यादिना सप्टचादिवाक्यानामुपासनाविषयस्तावकतयाऽर्थवादत्वेनोपासनाविधावेवाऽन्वय, इति तिन्नराकुर्वन्ति—
श्रीलालभ्दक्ता गृहार्थक्षिपका ।

'चतुर्थस्ये'ति । यतेर्मानसिको याग इत्यर्थः । 'इत्याश्रमिणामि'ति । इति एवंप्रकारेणाऽऽ-श्रमिणां प्रकारमेद इति पूर्वेणेवाऽन्वयः । 'उपासनाया धर्मत्वेऽपी'त्यादि । अयमर्थः । उपास-नाया यद्यपि मानसिकिकियारूपत्वेन धर्मत्वं तथापि नोपासनाप्रतिपादकत्वमुत्तरकाण्डस्य किन्तु ब्रह्मणः । ब्रह्म तु न कियारूपम् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति श्रुतेश्चिद्रपत्वात् अतो न धर्मत्वं ब्रह्मणः । तथाच ब्रह्मजिज्ञासाया न धर्मजिज्ञासया गतार्थत्वम् ।

ननु सृष्टचादिवाक्यानामर्थवादतेव वाच्या विधिमचादिरूपत्वाऽभावात् । ततश्च ब्रह्मस्ताव-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

उच्यते सिद्धान्तिभिः समाधानमुच्यते इत्यर्थः । धर्मत्वेऽपि मानसिकयारूपतया धर्मत्वे-पीत्यर्थः । न धर्मत्वं ज्योतिष्टोमादेरिव कियारूपत्वाभावेन न धर्मत्विमत्यर्थः । ज्ञानरूपत्वात् 'सत्यं ज्ञान'मित्यादिना ज्ञानरूपत्वोत्तया कृत्यसाध्यत्वादित्यर्थः । सृष्टिवाक्यानां उपासनाविधिशेषतया

# पत्वात् । न चार्थवादानां धर्म इव ब्रह्मण्युपयोगः कर्तुं शक्यः । उत्पत्तिप्रकारफलभेदानाम-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मारोपापवादविषयधर्मप्रतिपादकत्वेन विधेयोपासनाविषयस्तावकत्वात्सृष्टचादिवाक्यानामर्थवादत्वं, तित्रराकुर्वन्ति—'न चार्थवादानामि'ति । यथा 'वायुर्वे क्षेपिष्ठे'त्याद्यथवादानां 'वायव्यं श्वेतमालभेते'त्यादिविषये धर्म उपयोगस्तथा न सृष्टचादिवाक्याना 'मात्मेत्येवोपासीते'त्यादि- पूपयोगः सम्भवति । कथं तदसम्भव इत्याशक्क्षा तत्र हेतुमाहुः—'उत्पत्ती'ति । अर्थवादा ह्युत्पत्य- धिकारप्रयोगविनियोगभेदेन चत्र्रूपाणां विधीनां यथासम्भवमुपकारिणो भवन्ति । उत्पत्तिविधिर्द्ध- ज्ञातकर्मस्वरूपवोधनपरः । यथाऽग्रिहोत्रं जुहुयादिति । अधिकारः फलसम्बन्धवोधनम् । यथा गोस्नामिश्रीमिद्धरिधरवितं विवरणम् ।

ण्युपयोगं खण्डयन्ति—'नचे'ति । न हीत्यर्थः । 'उत्पत्ती'ति । कर्मणि विद्यमानानामुत्पत्त्यादि-त्रयाणां त्रह्मण्यभावादर्थवादवाक्यं तत्र न प्रवर्तत इत्यर्थः ।

ननु कथमुरपत्त्यादित्रयेऽर्थवादानां प्रवृत्तिरितिचेत् । इत्थम् । तथाहि—उत्पत्तावर्थवाद-वाक्यं यथा—असावादित्यो न व्यरोचत तं देवाः प्रायश्चित्तमैच्छित्नित्यादि । प्रकारे यथा—अयं वै सोमेनेजानादित्यादि । फले यथा—वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवतेत्यादि । ननु ब्रह्म-ण्युत्पत्त्यादित्रयाणामभावः किमर्थं स्वीकर्तव्य इति चेत् । न । नित्यत्वात्सर्वदैकरसत्वात्फलरूपत्वा-चेति भावः ।

#### कैश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

'न चार्थवादानामि'ति । तत्र हेतुः—'उत्पत्ती'ति । अत्र द्वन्द्वान्त इति न्यायेन भेदशब्द-स्योत्पत्त्यादित्रिष्वप्यन्वयः । तथाच यत्रोत्पत्त्यादिभेदास्तत्रैवाऽर्थवादानामुपयोगः । ब्रह्मणि तु तदभावात्र तदुपयोग इत्यर्थः । उत्पत्तिभेदस्तावत्-सोमेन यजेत । अग्निहोत्रं जुहुयात् । दर्शपूर्णमासाभ्यां यजे-तेत्यादिः । प्रकार इतिकर्तव्यता । तद्भेदो 'यथा पर्यग्निकृतं पत्नीवन्तमुत्स्वजित', समिधो यजती-त्यादिः । फलभेदो यथा—आज्येन आयुःकामस्य । खादिरं वीर्यकामस्य । द्रभेन्द्रियकामस्येत्यादिः । श्रीलाल्यभ्रद्वकृता गृहार्थदीपिका ।

कत्वात्तेषां न स्वार्धे प्रामाण्यमतस्तद्विचाररूपायाः ब्रह्मजिज्ञासायाः कुत्रोपयोग इत्याशक्क्ष्य समाद्धते— 'न चार्थवादानां धर्म इवे'त्यादिना । सृष्ट्याद्यर्थवादा यदि ब्रह्मण्युपयुंज्येरंस्तदा पूर्वकाण्डीयाऽर्थ-वादिवचारेणेव गतार्थत्वं स्यात् । इह तु न तदीयार्थवादानामुपयोगो ब्रह्मणि सम्भवतीत्पर्थः । कथं नोपयोग इत्याकाङ्क्षायां उपयोगत्रयं निवारयन्ति—'उत्पत्तिप्रकारफलभेदानामभावादि'ति। भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

प्रामाण्यमिति वाद्यक्तं तद्दृषयितुमाहुः । 'नचे'त्यादि । व्रह्मण्यर्थवादानामुपयोगाभावमुपपादयन्ति । उत्पत्तीत्यादि । तथाचोत्पत्तिविधौ प्रकारबोधकविधौ फठवोधकविधौ वाऽर्थवादानामुपयोगः ब्रह्मोपा-सनाविधिस्तु नैतेपां एकतर इति न तत्रार्थवादानामुपयोग इति भावः । तत्रोत्पत्तिविधिः 'सोमेन यजेते'-त्यादिरूपः । प्रकारमेदः 'समिधो यजती'त्यादिरूपः । फठमेदः 'खादिरो यूपो भवति खादिरं वीर्यका-मस्ये'त्यादिरूपः । तत्र 'एप वाव प्रथमो यज्ञो यज्ञानां यज्ज्योतिष्टोम' इत्युत्पत्तावर्थवादः । 'वर्म वा एतद्यज्ञस्य कियते यत्प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते' इति प्रकारमेदेऽर्थवादः । 'यदाङ्को चक्षुरेव

# भावात्। प्रकृते तु माहात्म्यज्ञानार्थं तदुपयोगः। अंस्य च ज्ञानोपयोगो यथा तथा वक्ष्यते

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

'स्वर्गकाम' इति प्रयोगानुष्ठापनम् । यथा 'वैश्वानरं द्वाद्शकपालं निर्वपेत्' 'व्रीहीन्प्रो-क्षिति' 'व्रीहीनवहन्ती'त्यादीनि । विनियोगः कियायाः फलशेषत्वज्ञापनम् । यथा 'सोमेन यजेते'त्यादि । यद्यपि सर्वेऽपि भेदाः सर्वत्र सन्ति तथापि 'मुख्ये कार्यसंप्रत्यय' इति न्यायेन यस्यैव मुख्यत्वं तस्यैव व्यपदेश इति । तथा चात्राऽऽत्मेत्येवोपासीतेत्याद्यपासनाविधिपरत्वं वेदान्ता-नामभ्युपगच्छता नित्यशुद्धबुद्धत्वादिक्तप्रव्यता जीवस्योपासनाविषयस्य विधेः फलं कल्प्यं, तच न सम्भवति । नित्यत्वेनाऽकार्यत्वात्तस्याः । नाप्यनाद्यविद्यापिधानाऽपनयः । तस्य स्वविरोधिविद्योदयादेव भावात् । नापि विद्योदयः । तस्यापि श्रवणमननपूर्वकोपासनजनितसंस्कारसचिवादेव चेतसः गोस्वामिश्रीमदिरिधरविद्यंवतं विवरणम् ।

नतु यतो वा इमानि भूतानीत्यादिवाक्यानां कुत्रोपयोग इत्यत आह-'प्रकृत' इति । तस्य माहात्म्यज्ञानस्य । चतुर्थे चतुर्थाध्याये 'आदित्यादिमतय' इत्यस्मिनसूत्रे । तस्य भक्तिद्वारा कैश्चिद्विराचिता वेदान्तचित्वका ।

एष वाव प्रथमो यज्ञो यज्ञानां यज्ञयोतिष्टोम इलाद्युत्पत्तावर्थवादः । वर्म वा एतयज्ञस्य क्रियते यत्प्रयाजानुयाजा इज्यन्त इति प्रकारे । यदाङ्के चक्षुरेव भ्रातृव्यस्य वृङ्क इति फले । तथाच कर्मण्युत्पत्त्यादित्रयस्याऽपि सत्त्वात्तेत्रवार्थवादा उपयुज्येरन् । ब्रह्मणि तृत्पत्त्यादीनाम-भावान्न त उपयुज्यन्त इत्यर्थः ।

अथवा यदुक्त मारोपे 'त्यादिना सृष्ट्यादिवाक्यानामर्थवादत्वं, तन्निराक्तियते - 'न चार्थे'-त्यादिना । यथा वायुर्वे क्षेपिष्ठेलाद्यर्थवादानां, वायव्यं श्वेतमाल भेतेत्यादिविध्युपयोगस्तथा न सृष्ट्यादिवाक्यानामात्मेवोत्येवोपासीतेत्यादिविधपूपयोगसम्भवः । तन्नोपपत्तं न्नुवते - 'उत्पत्ती'त्यादि । अर्थवादा ह्युत्पत्यिकारिविनियोगप्रयोगभेदेन चतुरूपाणामि विधीनां यथासम्भवमुप-कारिणो भवन्ति । तत्र कर्मस्वरूपमात्रवोधको विधिरूत्पत्तिविधिः । यथाप्रिहोत्रं जुहोति सोमेन यन्जतेत्यादिः । फल्लेस्वाम्यवोधको विधिरिधकारिविधिः । स्वाम्यत्र कर्मजन्यफलभोक्तृत्वम् । स

अयमर्थः । अर्थवादानां त्रेधोपयोगः कर्मणि । असावादित्यो न व्यरोचतेत्यादीनां सौर्याद्युत्पत्तौ । यथाचाऽयं वे सोमेनाजानादित्यत्राष्टाक्षरा गायत्रीत्यस्याग्नेयपुरोडाशीयेऽष्टाकपाठत्वरूपे प्रकारे । यथाच वायुर्वे क्षेपिष्ठेत्यादीनां भूत्यादिरूपे फल उपयोगः । ब्रह्मणि तु तथा नोपयोगः । नित्यत्वेनो-त्पत्तरभावात् । सदैकरसत्वेन प्रकारविशेपस्याऽभावात् । स्वयं फलरूपत्वेन फलाऽभावाच । ब्रह्मणि सृष्ट्याद्यर्थवादानां माहात्म्यज्ञानार्थमुपयोगः । माहात्म्यं च सदेव ज्ञातं फलाय, नत्वारोपितम् । एवं सित ब्रह्मणि जागरूकस्य जगजनमादिकारणस्य निरूपकाणां सृष्ट्याद्यर्थवादानां प्रामाण्यमक्षुण्णमेवेति भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

भ्रातृन्यस्य वृङ्के' इति फलेऽर्थवादः । इत्थं चात्मेत्येवोपासीतेत्यादिविधौ नोक्तार्थवादोपयोग इति फलितम् । ननु तर्हि सृष्टचादिप्रतिपादकानामुपयोगाभावाद्वेयर्थ्यमित्यत आहुः । 'प्रकृते'त्यादि । प्रकृते

१. तस्येति वेदान्तचन्द्रिकापाठः । २. फलसम्बन्धवोधक इति श्रीपुरुषोत्तमाः ।

# चतुर्थे । उपासनादर्शनादिपदानां मनोव्यापारत्वमेव । विचारस्याऽपि यथा ज्ञानोपयोगित्वं

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

सम्भवात् । तस्माद्वेदान्तार्थोपासनायां जीवब्रह्मभावफलकत्वाभावान्नोपासीतेत्यादिभिर्विधिसरूपैस्त-रकामस्तत्कार्यमववोद्धमर्हति । न च ब्रह्मभूयादन्यिकिञ्चिदार्थवादिकमुपासनायाः फलं भिवतुमर्हति येन तत्काम उपासनायामधिकियेत । तस्माद्रह्मभूयस्याऽविद्यापिधानाऽपनयमात्रेणाऽऽविभावात्तस्य च वेदान्तार्थविज्ञानादवगितपर्यन्तादेव सम्भवा न्नात्मेत्ये वोपासीते त्यादयो विधयोऽपि तु तत्स्व-रूपा एव । तथौ चोत्पत्तिरुत्पत्तिविधिः, प्रकारः, प्रयोगविधिः, फलमधिकारविधिस्त एव ये भेदास्तेषां सर्वेषामेवोपासीतेत्यादावभावान्नार्थवादानामिव सृष्टचादिवाक्यानामुपयोगः सम्भवतीत्यर्थः।

नन्वेवं सित सृष्टचादिवाक्यानां कुत्रोपयोगः । स्वरूपप्रतिपत्तेः 'सत्यं ज्ञानिमे'त्यादिभिः सम्भवादित्यतं आह—'प्रकृते तिव'ति । अन्यत्र पूर्वकाण्डेऽर्थवादानां प्रवर्तनापरत्वेऽपि प्रकृते ब्रह्मकाण्डे सृष्टचादिवाक्यानां माहात्म्यज्ञान उपयोग इति न तेषां वैयर्थ्यमिति । नतु स्वरूपप्रतिपत्तौ माहात्म्य-ज्ञानं कथमुपयुज्यते । लोके देवदत्तादिस्वरूपज्ञाने तदनुपयोगस्य दृष्टत्वादित्यत आह—'तस्य चे'ति । ननूत्पत्त्यविकारप्रयोगभेदानामभावेऽपि विनियोगभेद एव कस्मान्न भवतीत्यत आह—'चतुर्थ' इति ।

### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

भगवत्प्राप्तिरूपसाक्षात्कारे उपयोग इति वक्ष्यते । नन्पासनारूपधर्मस्य कथं क्रियारूपत्वमत् आह—'उपासने'ति । आत्मेत्येवोपासीत, आत्मा वा अरे द्रष्टव्य इत्यादिविधीनामित्यर्थः।

किश्चिद्वरिचना वेदान्तचन्द्रिका ।

च यजेत स्वर्गकाम इत्येवंक्तपः । अङ्गसम्बन्धबोधको विधिविनियोगिविधिः स च द्धा जुहोती-त्यादिक्तपः प्रयोगप्राग्रभावबोधको विधिः । स हि साङ्गप्रधानमनुष्ठापयन् विलम्बे प्रमा-णाऽभावादिवलम्बापरपर्यायं प्रयोगं प्राग्रभावं विधत्ते । स च पौर्णमास्यां पौर्णमास्यां यजेतेति । अयमेव प्रधानविधिः । इतरे तु त्रय एतच्छेपभृताः । तथाचोत्पत्तिरूत्पतिविधिः । प्रकारः प्रयोग-विधिः । फलं फलविधिः । तत्र द्रव्यदेवताभावान्नोत्पत्तिविधित्वम् । देशकालाद्यभावान्न प्रयोग-विधिः । फलत्वाऽभावान्न फलविधिः । न च जीवस्य ब्रह्मभावक्तप्रमेवोपासनाफलमिति शङ्क्ष्यम् । श्रीलाल्भद्रकृता गृहार्थदीपिका ।

न पूर्वमीमांसया गतार्थत्वम्। माहात्म्यज्ञानस्योपयोगमाहुः—'तस्य चे'ति। तस्य माहात्म्यज्ञानस्य ज्ञानो-पयोगः। साक्षात्कारात्मकाऽपरोक्षानुभवात्मकज्ञान उपयोगः। स चतुर्थे फठाध्याये वक्ष्यते। सिद्ध-माहुः—'उपासनाद्द्रानादिपदानामि'त्यादि। यदुक्तं उपासीत द्रष्टव्य इत्यादिविधिभिज्ञी-भगवदीयश्रीमदिच्छारामश्रणीतः प्रदीपः।

उत्तरकाण्डे । तदुपयोगः सृष्ट्यादिवाक्यानामुपयोगः । तस्य माहात्म्यज्ञानस्य । ज्ञानोपयोगः तरतमतया भजनीयताज्ञाने । वक्ष्यते अग्रे वक्ष्यत इत्यर्थः । 'चतुर्थं'त्यादि । तथा च पूर्वोक्त उत्पन्त्यधिकारप्रयोगे विधित्रयस्यासम्भवेऽपि विनियोगविधिवोधितधर्मस्योत्तरकाण्डेऽपि सम्भवाद्धर्मविचारेणैव गतार्थत्वाज्ञोपयोग उत्तरमीमांसाया इत्याशक्क्य समादधु 'श्चतुर्थ' इत्यादिना । चतुर्थं सम्भवत्यपि चतुर्थं विनियोगविधावित्यर्थः । 'उपासने'त्यादि । 'आत्मेत्येवोपासीत' 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्य' इत्याद्यपास-

#### गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

नाचतुर्थे विनियोगविधो सम्भव'त्युपासीत द्रष्टच्य' इत्यादिपदानां मनोव्यापारपरत्वमेव कल्पनीयमितिं नाऽत्रानुपपत्तिः काचिदिति भावः । ननु सृष्टचादिवाक्यानां माहात्म्यप्रतिपादनमुखेन ज्ञानोपयोगि-त्वेऽपि विचारस्य कथं तदुपयोगित्वमित्यत आह—विचारस्य पर्मिन् विचारेणैव गतार्थत्वेनाऽकर्तव्यत्वाऽऽशङ्का निरस्ता । इदानीं सर्वोऽपि वेदराशिर्धमे उपयुक्त इति

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

मनोच्यापारत्वमेव मानसिकिकियावोधकत्वमेव । तथा चैतादशब्यापारविपयत्वात् ब्रह्मणो मुख्यत्वेन प्रतिपादनम् । कचिन्माहात्म्यप्रतिपादकानां च सर्वेषां वाक्यानां ब्रह्मण्येव तात्पर्यमिति मुख्यत्या ब्रह्म-प्रतिपादकत्वम् । एवं चैतादशवाक्यविचारेण कृत्वा मनोव्यापारस्तेन च ब्रह्मसा-क्षात्कारोऽग्रे च भगवत्प्राप्तिरित्येवंरीत्योत्तरमीमांसाया अत्यावश्यकत्विमिति न पूर्वया गतार्थत्विमत्या-किश्चिह्वरचिता वेदान्तचित्वका ।

तस्य सर्वे खिल्वदं ब्रह्म नेह नानास्ति किञ्चनेति, तत्त्वमसीलादिश्रुतिवाक्येभ्य एव सिद्धेः । तस्मान्नोपासीतेलादयो विधयः । अपि तु विधिसक्ष्पण्येवेमानि वाक्यानीति ज्ञेयम् । एतेन श्रोत्तव्यो मन्तव्य इत्यादीन्यपि वाक्यानि व्याख्यातानि । नन्वेवं सित सृष्टचादिवाक्यानां कुत्रोपयोगः । स्वक्षपप्रतिपत्तेः सत्यं ज्ञानमनन्तिमत्यादिवाक्यौरेव सिद्धेरित्यत आहुः—'प्रकृतेन्त्वि'ति । त्रक्षकाण्डे सृष्टचादिवाक्यानां माहात्म्यज्ञानायोपयोगः । 'तस्य चे'ति । तस्य माहात्म्यज्ञानस्य । ज्ञानं साक्षात्कारः । यथा येन प्रकारेण तथा स प्रकारः । चतुर्थे आदित्यादिमत्य इति सूत्रे । 'उपासने'ति । 'व्यापारत्वमेवे'ति । व्यापारार्थत्विमत्यर्थः । तेन तेपां मनोव्यापारत्वेन सिविपयत्या विपयाऽधीनत्वान्न तद्धिपयस्य ब्रह्मणो गौणत्वप्रसिक्तिरिति सिद्धम् । अन्ययोपासीतेन्त्यादिवाक्यानां विधित्वे तच्छेपमृतार्थवादिनिक्ष्यमाणस्य ब्रह्मणोऽपि तच्छेपत्वं प्रसज्येत । अतोऽपि न ब्रह्ममीमांसाया गौणत्वम् । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म, तस्माद्धा एतस्मादात्मन इत्यादिवाक्यैः सक्ष्पमाहात्म्यज्ञानयोः सम्भवादित्यत आहुः—'विचारस्यापी'ति । 'वक्ष्यत' इति । तृतीयाध्यायस्य द्वितीये पादे उभयव्यपदेशाद्यधिकरणे । ननु यथा पूर्वमीमांसायाः प्रवृत्तिपराणां चिन्तियाध्यायस्य द्वितीये पादे उभयव्यपदेशाद्यधिकरणे । ननु यथा पूर्वमीमांसायाः प्रवृत्तिपराणां चिन्तियाध्यायस्य द्वितीये पादे उभयव्यपदेशाद्यधिकरणे । ननु यथा पूर्वमीमांसायाः प्रवृत्तिपराणां चिन्ति

### श्रीलाल्सहकृता गृहार्थदीपिका।

नस्य विधेयत्वेन धर्मत्वात्पूर्वमीमांसया गतार्थत्वम् । तन्न । उपासनादर्शनादिपदानामुपासीत द्रष्टव्य इत्यादीनां मनोव्यापारत्वमेव वाच्यमिति शेषः । तथाच ताद्दरमनोव्यापारस्य धर्मत्वोपनतज्ञानस्य धर्मत्वं न ब्रह्मणो धर्मत्वम् । अतो ब्रह्ममीमांसा पृथगेव करणीयेति न पूर्वया गतार्थत्वमुत्तरस्या इत्यर्थः । अतःपरं केवलं कर्मण्येव निरतस्यापि ब्रह्मज्ञानाऽऽवश्यकत्वात् ब्रह्मज्ञानस्य तु ब्रह्ममीमांसाधीनत्वेनोत्तर-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

दर्शनादिपदानामित्यर्थः । मनोव्यापारत्वमेव मनोव्यापारवोधकत्वमेव । एवकारेण करणीभूतिक-यारूपधर्मवोधकत्वव्यवच्छेदः । इत्थं च न पूर्वयोत्तरस्यागतार्थत्वशङ्कापीति भावः । ननु सृष्ट्यादिवाक्यानां सार्थक्यस्योपपादनेऽपि व्यासिवचारस्य कथं ज्ञानोपयोग इत्यत आहुः । 'विचारस्ये'त्यादि । यथा

१—अस्याष्टीकाया एकमेव पुस्तकं लब्धम् । तचैतद्भूयःस्थलेष्वशुद्धम् । तथाचैकेनैव शोधनं विहितमिति सम्भा-व्यन्तेऽशुद्धाः पाठाः परं किं विधेयमन्यदस्मिन्नतिदुर्लभपुस्तके समये।

तथा वक्ष्यते । किञ्च औपनिषदज्ञानस्याऽपि कर्मोपयोगित्वम् 'यदेव विद्यया करोति श्रद्ध-योपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवती'ति । अत एव ब्रह्मविदामेव जनकादीनां कर्मणि सर्वदेवसान्निध्यम् । अन्यथाऽऽभासत्वमेव । नच ब्रह्मरूपाऽऽत्मविज्ञाने देहाद्यध्यासा-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

धर्मस्येव मुख्यत्वेन तद्विरुद्धन्नह्मप्रतिपत्तिफलंकतद्विचारस्यात्रानुपयुक्तत्वादकर्तव्यमित्याञ्जां निराकुर्वन्ति—'किश्चे'ति । औपनिषदस्यौपनिषत्प्रतिपादितस्याऽऽत्मनो ज्ञानस्यापि 'यदेव विद्यया करोत्ती'त्यादिश्चितिमस्तत्पूर्वकस्य कर्मणो वीर्यवत्तरत्वस्य निरूप्यमाणत्वात्कर्मोपयोगित्वम् । वस्तु-तस्तु तज्ज्ञानस्य कर्मोपयोगित्वाभावेऽपि नास्माकं क्षतिः । सर्वतोधिकन्नह्मप्राप्तिफलंकत्वस्य 'न्नह्म-विद्यमोत्ती'त्यादिभिर्निरूप्यमाणत्वात् । 'अधिकं तन्त्रानुप्रविष्टं न तु तद्धानि'रिति न्यायेन धर्मोपयोगोपन्यास इति ज्ञेयम् । तत्पूर्वकस्यैव कर्मणो वीर्यवत्तरत्वे ज्ञापकमाहुः—'अत एवे'ति । यतो विद्यादिपूर्वकस्य कर्मणो वीर्यवत्तरत्वमत एव जनकादीनां कर्मणि यावन्तो देवास्तेत्राऽधिकृता-स्तेषां सान्निध्यं श्रूयते । कर्मणो वीर्यवत्तरत्वेन देवतासन्निधापने सामर्थ्यात् । तदभावेऽस्मदीदिकृतानां कर्मणामाभासत्वमेव ।

नन्वेवं त्रह्मस्वरूपात्मविज्ञानस्य कर्मकरणात्पूर्वमपेक्षितत्वे देहाद्यध्यासमारोपितकर्तृत्वाभिमानेन हि कर्मकृतेः सर्वत्र दष्टत्वान्नतु देहादेनिंरध्यस्तत्वात्कथं तत्सम्भव इत्याशङ्क्य परिहरन्ति—'नचे'ति ।

### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

खण्डलार्थः । इदं च सर्वं साधनप्रकरणे तृतीयाध्याये द्वितीये पाद उभयव्यपदेशाधिकरणे विस्तरेण वक्ष्यन्ति श्रीमदाचार्यचरणाः । इदानीमुत्तरमीमांसयेव पूर्वमीमांसायाश्रारितार्थ्यमन्यथा नेति विपरीतं दूपणमुद्भावयन्ति—'किश्चे'ति । अन्यथा औपनिषदज्ञानाभावे । आभासत्वमेव कर्माभासत्वमेव । क्षिश्चिरित्वता वेदान्तचन्द्रिका ।

त्तशुद्ध्यर्थतया निवृत्तिपराणां चोपयोगस्तथा नोत्तरमीमांसाया अतः पूर्वयैव फलसिद्धौ किमेतयेत्यत आहुः—'किश्चे'त्यादि । औपनिपदस्योपनिपत्प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणो ज्ञानमिष, पूर्वकाण्डप्रतिपाद्यं कर्म ज्ञानं समुचिनोति । तत्र हेतुः 'यदेवे'ति । विद्याशब्देनाऽत्र ब्रह्मसाक्षात्कारः । उपनिषच्छब्देन च शाब्दं ज्ञानम् । तथाच यदेव वैदिकं कर्ममात्रं ब्रह्मज्ञानपूर्वकं करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवति फलो-त्पादनसमर्थम् । फलं च भगवदानन्दरूपम् । पोढाविहितस्याऽभिव्यक्तत्वात् । एतादृशाधिकारस्य श्रीलाङ्भदृक्कता गृहार्थदीषिका ।

मीमांसायाः सर्वथा कर्तव्यतामाहुः—'किश्च औपनिषद्ज्ञानस्यापी' लारभ्य 'ब्रह्म जिज्ञास्य-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

मोहकशास्त्रसम्पादितविरुद्धबुद्धिनिराकरणप्रकारेण । वक्ष्यते जन्मायधिकरणमारभ्य सर्वत्र वक्ष्यते इत्यर्थः । अत्र ब्रह्मसाक्षात्कारोपयोग्युपासनायर्थमेव ब्रह्मविचारकरणमिति न किन्तु ब्रह्मसाक्षात्कारो-पयोगिकर्मसाफल्यायापि ब्रह्मविचारकरणमावश्यकमिति न पूर्वयोत्तरस्या गतार्थत्वानुपयोगावित्याहुः । 'किश्चौपनिषद्'त्यादि । औपनिषद्ज्ञानस्य व्यासविचारिनष्वत्रस्येत्यर्थः । कर्मोपयोगित्वं कर्मणा फलसम्पादनेऽसाधारणसहकारिकारणत्वम् । विद्यया करणीमृतब्रह्मज्ञानेन । अद्या फलावश्यं-

१ फलकस्येति कपुस्तकम्।

भावेन कर्तृत्वाऽभावात्कर्माऽनिधकार इति वाच्यम् । निरध्यसैरेव देहादिभिः कर्मकरण-सम्भवात् । अत एव जीवनमुक्तानां सर्वे व्यापाराः । तथा च स्मृतिः—

नैव किञ्चित् करोमीति युक्तो मन्येत तत्त्ववित् । परयन् सृण्वन् स्पृशन् जिघन्नश्नन् गच्छन् स्वपन् श्वसन् ॥

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तैत्र हेतुमाह—'निरध्यस्तेरेवे'ति । देहाद्यध्यासामावेन फठानुसन्धानराहित्यमात्रं जायते न तु कर्मकृत्यभावः । अत्र ज्ञापकमाहुः—'अत एवे'ति । कर्मणो वैदिकस्य का वार्ता । अन्ये ठौकिका अपि सर्वे व्यापारास्तत्र दृश्यन्ते । निह तेषां फठाऽनुसन्धानपूर्वकं तत्कृतिः सम्भवति । तथा सत्य-स्मदादिसादृश्ये जीवन्मुक्तत्वहानित्रसङ्गः । तस्माद्ध्यापारसत्वेऽपि तद्नुसन्धानराहित्यं तेषु वर्तत इति न ठौकिकैस्तेषां ठौकिकत्वम् । तथा च यत्र ठौकिकव्यापाराणामपि सम्भवस्तत्राऽठौकिकानां वैदिकानां सम्भवे किं वक्तव्यमिति भावः । ठौकिकव्यापारसत्वे स्मृतिं प्रमाणयन्ति—'तथा समृति'रिति । जीवनमुक्तानां वैदिककर्मकृतेरावश्यकत्वं दर्शयन्ति—'अत' इति । यतो

### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

कर्म इव आभासते स कर्माभासस्तस्य भावस्तत्त्वम्। अनुमित्यजनकहेत्वाभासविद्यर्थः। अन्यत्सुगमम्।
किश्चिहरिचता वेदान्तचिन्द्रका।

दुर्लभत्वेन काचित्कत्वादाह—'श्रद्धये'ति । वाशब्दोऽनादरे । एवञ्च केवलश्रद्धापूर्वकं कृतं कर्म स्वर्गलोकप्राप्तिक्षमम् । श्रद्धोपनिपद्भ्यां सहितं कर्माऽऽत्मसुखं जनयति । एतद्धयमि गौणम् । पूर्वोक्तं मुख्यम् । एतन्नितयाऽन्यतरस्याऽपि सत्व एव यथाधिकारं फलम् । अन्यथा तु कर्माऽऽभास्त्वान्न ततः फलिस्थंः । तत्र निदर्शनमाहुः—'अत एवे'ति । यतो विद्यापूर्वककर्मकरणेन कर्मणो वीर्यवत्तरत्वम् । अतस्तत्कर्मणि सर्वदेवसान्निध्यम् । 'अन्यथे'ति । उक्तप्रकारेण सर्वदेवसानिध्याऽभावे । त्रह्मविद्दोऽनिधकारित्वमाशङ्क्ष्य दूषयन्ति—'नचे'ति । तत्र हेतुः—'निरध्यस्तैरि'ति । अत्र ब्रह्मविद्द इत्यादि । तत्र निदर्शनमाहुः—'अत एवे'ति । 'सर्व' इति । लेकिकाऽलोकिकाः । तत्सत्ते प्रमाणमाहुः—'तथा चे'त्यादिना । अत्र परयन्नित्यारम्य धारयन्नित्यन्तेन लोकिका उक्ताः ।

### श्रीलाद्धभद्दकृता गृहार्थदीपिका।

मेने'खन्तेन । एवं गतार्थरवं परिहृत्य, कर्मण्युपयोगं च, न ब्रह्मजिज्ञास्यं किन्तु पूर्वकाण्डोक्तेऽपि कर्मणि मुख्यफलाप्तयेऽवश्यं ब्रह्म जिज्ञास्यमिति नास्या मीमांसाया गतार्थत्वं, न वाऽनुपयोग इत्यर्थः । भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

भावनिश्चयेन । उपनिषदा प्रत्येकोपनिषदर्थज्ञानेन । वीर्यवक्तरं फलायोगरहितम्। अत एव पूर्वो-क्तकारणकलापवता कृतकर्मणां वीर्यवत्तरत्वनियमादेव । सर्वदेवेति वक्ष्यमाणद्रव्यभागिदेवसान्निध्यमि-त्यर्थः । अन्यथा कर्मण्युक्तदेवसान्निध्यामावे । आभासत्वं प्रतिष्ठादिलौकिकफलसमर्पकत्वम् । एवका-रेण मुख्यफलव्यवच्छेदः । कर्मानधिकारः ब्रह्मविद्यावतः कर्मण्यनिधकारः । निरध्यस्तैः अविद्या-पर्वाविषयीभृतैः । तादृशानां कर्मकरणसम्भवे सम्मतिमाहुः । 'अत एवे'त्यादि । व्यापाराः श्र्यन्ते

१-अत्रेति खपाठः।

प्रलपन् विस्जन् गृह्णज्ञुन्मिपन्निमिपन्नि । इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेषु वर्तन्त इति धारयन् ॥ ब्रह्मण्याधाय कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा करोति यः । छिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमिवाम्भसा ॥ इति ।

अतो ब्रह्मविदामेव कृतं कर्म शुभफलं भवति । अतो धर्मविचारकाणामपि ब्रह्म जिज्ञास्यमेव । तस्मान्न गतार्थत्वानुपयोगौ ।

ननु फलप्रेप्सुरधिकारी । फलच्च विचारस्य शाब्दं ज्ञानम् । तस्य मननादिद्वारां अनु-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

विद्यापूर्वकस्यैव कर्मणो वीर्यवत्तरत्वं तत एव तेषामेव तच्छुभफलं ग्रुभफलजनकं क्रममोक्षजनकं भवति । अत एवोक्तं श्रीभागवततत्वदीपे—'ज्ञानिनस्तद्भिव्यक्तौ कर्तुमांक्षः क्रमाद्भवे-दि'ति । तस्माद्धर्मानुष्ठानसिद्ध्यर्थं धर्मविचारस्येव ब्रह्मज्ञानपूर्वकतत्करणार्थं ब्रह्मजिज्ञासाया अपि सर्वथैव कर्तव्यत्विमत्याह—'अत' इति । फलितमाह—'तस्मादि'ति । धर्मजिज्ञासया गतार्थत्वमनुपयोगश्च ब्रह्मजिज्ञासाया न वक्तं शक्याविति भावः । अविकारी तु त्रैवर्णिक एवेति पूर्वनमुक्तं तदेव दृढीकर्तुं शङ्कते—'निव्व'ति ।

अथ शब्दस्याधिकारार्थत्वे को वाऽत्राधिकारी यमुद्दिश्येयं जिज्ञासाऽऽरभ्यत इति शङ्कायां त्रैव-र्णिक एवाधिकारीत्युक्तम् । तत्र पूर्वपक्षी शङ्कते—'नन्वि'ति । नहि फलकामनाऽभावे कस्यापि गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

वैराग्याऽऽनन्तर्थवादी सिंहावलोकनन्यायेन पुनराशङ्कते—'नन्वि'ति । 'फलं चे'ति । अस्य चाऽऽ-केश्चिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

ब्रह्मणीत्यारभ्य करोतीति वैदिकाः । अग्रे च लिप्यत इत्यनेन तत्फलाभावश्चोक्तः । तथा चाऽत्राऽभिम् मानाऽभावेन फलाऽभावमात्रोक्तिने पुनः कर्मकृत्यभावः—'अत' इति । वीर्यवत्तरत्वादेव । ग्रुभफलं क्रममुक्तिफलमित्यर्थः । उपसंहरन्ति—'अत' इति । कर्मफलसाधकत्वात् । फलितमाहुः—'तस्मा-दि'ति । आवश्यकत्वादेव । यदुक्तं त्रैवर्णिक एवाऽधिकारीति, तत्र शङ्कते—'नन्वि'ति। न हि प्रयो-

नन्वथशब्दस्यानन्तर्यार्थे शमदमाद्यानन्तर्यकथनाच्छमादिवानधिकारी लभ्यते । अधिकारार्थत्वे को वा-धिकारी यमुद्दिश्य जिज्ञासाशास्त्रमारब्धमित्याकाङ्कायां त्रैवर्णिक एवाऽत्राऽधिकारीति पूर्वमुक्तं तत्र पूर्वपक्षी शङ्कते—'ननु फलप्रेप्सुरि'त्यादिना । फलकामनाऽभावे प्रवृत्तेरसम्भवात्फलप्रेप्सुरधिकारी । तथाच ब्रह्मजिज्ञासायाः शाब्दमेव ज्ञानं फलम् । शब्दशेपत्वात् । शाब्दज्ञानस्य फलं मननादिद्वारा ह्य-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

इत्यर्थः । युक्तः पूर्वीक्तज्ञानशाली न तु युक्तस्य सर्वदा ज्ञानिमत्येवंरूपः । तादशयुक्तस्य शुकवाम-देवादेस्तादशकर्मकरणासम्भवादिति भावः । उपसंहरन्ति 'तस्मादि'त्यादि । 'गतार्थत्वे'त्यादि पूर्व-मीमांसायाः गतार्थत्वानुपयोगौ नेत्यर्थः ।

१. पूर्वकं तदिखादि कपुस्तकम्।

भवः । तस्य चाऽनर्थनिवृत्तिपूर्वकपरमानन्दावाप्तिः । तथा च विरक्तोऽनर्थजिहासुः परप्रे-प्सुश्चाधिकारी कस्मान्न भवति ? । 'शब्दब्रह्मणि निष्णातो न निष्णायात्परे यदि । श्रम-स्तस्य फलं मन्ये ह्यधेनुमिव रक्षत' इति भगवद्वचनात्केवलस्य निन्दाश्रवणादिति चेत् । न ।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

कुत्रापि प्रवृत्तेः सम्भवोऽतः फलप्रेप्सुरिधकारी । तथा च ब्रह्मजिज्ञासायाः शाब्दमेव ज्ञानं फलम् । तस्य शब्दशेपत्वात्, तस्य मननादिद्वाराऽपरोक्षानुभवस्तस्य चानर्थस्त्पाऽविद्यातत्कार्यनिवृत्तिपूर्वकं परमानन्दस्य पुरुषोत्तमस्यावाप्तिः सायुज्यम् । तथा चानर्थजिहासुः परस्य पुरुषोत्तमस्य प्रेप्सुश्चाधिकारी कस्मान्न भवति । ननु शाब्दमेव ज्ञानं विचारकस्य फलमस्तु, किं पुरुषोत्तमप्राप्तिपर्यन्तं धावनेनेत्यत आहम् दिश्चते । केवलस्य शाब्दज्ञानमात्रपर्यवसितस्य । तथा च फलप्रेप्सुरिधकारी न त्रैवर्णिकमात्रमिति स्थिते निषेधन्ति—'ने'ति । कुत इत्याकाङ्कायां हेतुमाहः—'फलकामनाया' इति । यस्तु वेदाधिकारी

# गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम्।

नन्दावाप्तिरित्यनेनान्वयः । तथा च फलप्रेप्सोरिधकारित्वे च । एवं च साङ्गो वेदोऽध्येयो ज्ञेयश्चे-ति विधिना सार्थवेदाध्ययनं विहितम् । तथा च वेदार्थज्ञानवान् त्रैवर्णिको विरक्तः सन्नेव फलप्रेप्सुर्भ-विष्यतीति वैराग्याऽऽनन्तर्थमावश्यकमिति भावः ।

ननु वेदार्थज्ञानस्य साक्षात् विचार एव फलं, न तु परप्राप्तिः । एवं च न तत्र वैराग्यापेक्षे-त्यत आहर्न्श्वाव्दे'ति । भगवद्वचनात् भागवते निन्दार्थवादरूपभगवद्वचनादित्यर्थः । अत्र समा-धानमाहुः—'ने'ति । 'अनुपयोगादि'ति । फलकामनावानधिकारी तदा वक्तव्यो यदा स्वर्गकामो

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

जनमनुद्दिश्येति न्यायात्रैवर्णिके फलप्रेप्सुत्वं विशेषणीयम् । नतु तावन्मात्रम् । अत्राधिकारिफ-लब्ब जिज्ञासापदस्चितसंशयनिवृत्तिद्वारा शाब्दं ब्रह्मज्ञानम् । 'तस्ये'ति शाब्दज्ञानस्यानुभवः साक्षात्कारः । 'तस्य चे'ति । साक्षात्कारस्य । सकार्याऽविद्याऽनर्थः । जीवभावप्रापकतिरोहिताऽऽ-

#### श्रीलाॡभद्दकृता गृहार्थदीपिका।

परोक्षानुभवः । तस्याऽपरोक्षानुभवस्याऽपि विद्यारूपाऽनर्थनिवृत्तिपूर्वकं परमानन्दरूपपुरुषोत्तमप्राप्तिः फलम् । तथाचाऽनर्थनिवृत्तिकामः परप्रेप्सुरत्राऽधिकारीति पूर्वपक्षिण आश्रयः । तदाह—'तथाच विरक्तोऽनर्थजिहासुः परप्रेप्सुश्चाधिकारी कस्मान्न भवती'ति । तत्रोत्तरमाहुः—'फल्क-कामनाया अनुपयोगादि'ति । ब्रह्मविदामोति परिमति श्रुतेः परप्रेप्सुरिधकारी स्थादिति यदुक्तं तत्तु तदा स्याद्यदि प्रतिज्ञास्त्रे ब्रह्मजिज्ञासापदात्प्राप्येत । तत्तु नैव । शब्दार्थस्याऽनन्यलभ्यत्वात् । अतस्रैविणकोऽर्थजिज्ञासुरेव । ब्रह्मजिज्ञासायामिधकारीत्यर्थः । परप्राप्तिरूपफलकामना तु ब्रह्म-विदामोति परिमतिवाक्यार्थज्ञानोत्तरभाविनीति न ब्रह्मजिज्ञासाधिकारकोटौ प्रविश्वतीत्याहुः—

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

वेदान्तिवचारे त्रैवणिकोऽधिकारीति पूँव निर्णाते आनन्तर्यार्थकाथशब्दवादी शङ्कते 'ननु फले'-त्यादि । फलप्रेप्सुः फलकामनावान् । तस्य शाब्दज्ञानस्य । अनुभवः निदिध्यासनरूपः । तस्य निदिध्यासनस्य । अनर्थः संसाररूपः । अवासिः साक्षात्कारः । निष्णातः औपनिषदज्ञानवान् । फलकामनाया अनुपयोगात् अन्येनैव तत्समर्पणात् । नित्यत्वादप्यर्थज्ञानस्य न फलप्रेप्सुर-धिकारी । निन्दार्थवादस्तु मननादिविधिविशेष इति मन्तव्यम्।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

स एव तच्छेपभूते विचारेऽपीत्यधिकारे फलकामनाया अनुपयोगः । तत्र हेतुमाहुः—'अन्येन'ित । अन्येन त्रैवर्णिकत्वमात्रेणैव तस्याधिकारस्य समर्पणात् । फलप्रेप्सोरधिकारित्ववाधकान्तरमप्याह—'नित्यत्वा'दिति । फलप्रेप्सुरर्थज्ञानस्याधिकारी न भवति । कुतः । नित्यत्वात्फलस्येति शेषः । तथा गोस्वामिश्रीमहितिधरविर्वितं विवरणम् ।

यजेतेति वाक्यवत्फलकामनावता पुरुषेण विचारः कर्तव्यः इत्याकारकषोधजनकं प्रतिज्ञावाक्यं चेत् । तदेव नास्ति । कुतः । अथातो ब्रह्मजिज्ञासेत्यस्माद्वाक्यात्कामनाया अप्रतीतेः । अतस्त्रैवर्णिक एवाधिकारीति भावः । ननु तर्हि परप्राप्तिक्तपं फलं मुख्यं तदेव केनचिद्वाक्येन न बोधितं चेत्कस्यापि शास्त्रे प्रवृत्तिरेव न स्यादित्यत आहुः—'अन्येनैवे'ति । व्रह्मविदामोति परमित्यनेन वाक्येनैव तत्समर्पणात् परप्राप्तिक्तपफलवोधनात् । तथा च वेदाध्ययनानन्तरं ब्रह्ममीमांसापूर्वकवेदार्थज्ञाने जाते ब्रह्मविदामोति परमित्यस्य वाक्यार्थज्ञानानन्तरं फलकामनोत्पद्यते । ततः पूर्वं कामनाया अभावा-

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

नन्दस्याऽऽवाप्तिराविर्भावः । पुंरुपोत्तमप्राप्तिस्तु भक्त्यैव नान्यथा । उपसंहरन्ति—'तथा चे'ति । वाधकाऽभावाद्भवत्येवेत्यर्थः । ननु जिज्ञासापदात्संशयनिवृत्तिपूर्वकवेदार्थव्रह्मणः शाब्दमेव ज्ञानं फलत्वेन वक्तिरिष्टमिति नोक्तविशेषणसार्थक्यमित्यत आहुः—'श्चाब्दे'ति । तद्धिकारित्वविशेषणं सार्थकमेवेति भावः । समाद्धते—'ने'त्यादिना । 'अनुपयोगादि'ति । सन्देहनिवृत्तिद्वारकज्ञानैकफलकवि-चारशास्त्रेऽधिकारिणः प्रवृत्तौ फलकामनाया अन्यथासिद्धत्वेनाऽकारणत्वात् । ज्ञेयश्चेति विधिना ज्ञानमात्रस्यैव विधानात्तत्फलस्य तु ज्ञानविध्यतिरिक्तव्रह्मविद्याशिति परमित्यादिवाक्येन वोधनादि-

श्रीलाल् भद्दकता गृहार्थदीपिका।
'अन्येनैव तत्समर्पणादि'ति। 'नित्यत्वाद्प्यर्थज्ञानस्ये'ति। स्थाणुरयं भारहारः किलाभूद्धीत्य वेदं न विज्ञानाति योऽर्थमिति निन्दाश्चतेर्रथज्ञानस्य नित्यत्वम्। अकरणे प्रत्यवायत्वात्। अकरणे प्रत्यवायजनकस्य नित्यत्वाभ्युपगमात्। तथा चार्थज्ञानस्य प्रत्यवायपरिहारायाऽवश्यसम्पाद्यत्वं सिद्धमिति न फलप्रेप्सुरधिकारी कल्पनीयः। तत्कल्पने काम्यत्वापत्तेर्नित्यत्वं भज्येत।
अतो यस्त्रवर्णिको वेदवेदान्तेष्वधिकारी स एव वेदान्तस्त्रह्णपीमांसायामधिकारीति निष्कर्षः।
नन्वेवं शब्दब्रह्मणि निष्णातो न निष्णायात्परे यदि। अमस्तस्य फलं मन्ये इति

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

'न निष्णायादि'त्यादि । परत्रह्मविषयकसाक्षात्कारवात्र भवेद्यदीत्यर्थः । केवलस्य फलशून्यार्थ-ज्ञानरूपसाधनवतः ।

इत्थं चाधिकारिविशेषणीभृतवैराग्यादीनां विचारात्पूर्वमावश्यकत्वात्, तेषामानन्तर्यमेवाथशब्द-शक्यार्थो भवेन्न तु आनन्तर्यनिरूपकस्याठाभेनाधिकाररूपोप्यथशब्दस्यार्थः स्यादिति वाद्यभिप्रायः सिद्धः। तद्द्ययन्ति—'ने'त्यादि । अनुपयोगात् अधिकारिविशेषणार्थं अनुपयोगात् । अन्येनैच 'न्रह्मविदा-न्नोति परमि'ति वेदेनैव । तत्समर्पणात् परन्नाप्तिकामनावतो न्नह्मविदोधिकारिणो बोधनात् । नित्य-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

च फलस्य नित्यत्वेनाऽर्थज्ञानमंनर्थकमेव स्यादिति भावः । नन्वेवं 'दाब्दब्रह्मणि निष्णातो' 'स्याणुरय'मित्यादिनिन्दार्थवादानां कुत्रोपयोग इत्याशक्क्याऽऽहुः—'निन्दार्थवादिस्त्व'ति । वृद्धाजिज्ञासापदं व्याख्यातुं शङ्कन्ते—'ननु ब्रह्मण' इति । यत्प्रतिज्ञातं तदेव निरूप्यमिति शास्त्रकृतां मर्यादा । तथा च समन्वयस्य प्रथमाध्यायार्थस्य प्रतिज्ञातत्वेऽपि विरोधनिराकरणसाधनप्रयोजनानां दितीयानृतीयाचतुर्थीयाऽर्थानामप्रतिज्ञातत्वेन जिज्ञासयाऽवरोद्धमशक्यत्वात्। ननु तेषामप्रतिज्ञातार्थत्वे न

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

दर्थजिज्ञासुस्नेविणिक एवाऽधिकारी, न तु फलप्रेप्सरिति भावः । ननु तर्ह्यर्थज्ञानमेव फलमस्तु, तावतैव फलप्रेप्सरिधकारी भवतीयत आह—'नित्यत्वादि'ति । सन्ध्यावन्दनादिवत् ज्ञेयश्चेति विधिवोधि-तत्वेन नित्यत्वात् । नित्ये कामनाया अभावादित्यर्थः । ननु यद्यर्थजिज्ञासुरेवाधिकारी तर्हि तस्य परिन-ष्णातत्वाऽभावात् द्राव्दज्ञह्मणीत्यादिनिन्दार्थवादस्य का गतिरित्यत आहुः—'निन्दार्थवादे'ति । आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः स्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य इत्यत्र अवणोत्तरं मननं

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

त्याहुः—'अन्येने'ति । अथवा ज्ञानविधिना ज्ञानशन्देन साक्षात्कारोऽप्युक्त एवेत्याशङ्काहुः— 'अन्येनेव'ति । साक्षात्कर्तव्य इत्यनेवेव साक्षात्काररूपफलकामनाया ज्ञापनाहृद्धाविदामोति परिमत्येने चेति । फलकामनाया अधिकारिविशेषणत्वे दूषणमाहुः—'नित्यत्वादि'ति । साङ्गो-ऽध्येयो ज्ञेयश्च, ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्म स्वभावजिमत्यादिश्वतिस्मृतिभ्यो नित्यार्थ-ज्ञानं फलं, कामयमानं नाधिकारिणमपेक्षते । यस्तं नवेदेति, स्थाणुरयं भार हार इति, गीती शिघीत्यादिनिन्दाश्रवणादिष नित्यमेवार्थज्ञानिमत्यतोऽपि तथा।शन्दब्रह्मणीत्यादिनिन्दार्थवादस्य व्यवस्थामाहुः—'निन्दे'ति । ब्रह्मजिज्ञासापदं विवरिषवः सर्वस्थाऽपि समन्वयादिरूपस्य शास्त्रार्थस्य

# श्रीलाल्सभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

निन्दार्थवादात्परनिष्णातत्वस्य नित्यत्वेन तस्य च वेंदान्तमीमांसाधीनत्वेन वेदान्तमीमांसाधिकारे पर-प्रेप्सोः कृतो न निवेश इत्याशङ्क्षाऽऽहुः — 'निन्दार्थवाद्हित्व'ति । श्राव्दब्रह्मणि निष्णात इति निन्दार्थवाद इत्यर्थः । 'मननादिविधिशोष' इति । आत्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्य इति श्रुतावात्मशब्दवाच्यस्य परब्रह्मणो मननादि विधीयते । तत्र सहायभूतोऽयमर्थवादः सर्वथा परनिष्णातत्वं सम्पादनीयमिति बोधयन् परनिष्णातत्वस्य मननाधीनत्वान्मननमावश्यकमिति दृढयत्यतो मननादिशेषत्वाद्देदान्तमीमांसाधिकारे परप्रेप्सुं निवेशियतुं न समर्थ इति बोध्यम् ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

त्वादिति । तथा च सन्ध्यावन्दनवद्देदान्तिवचारसम्पाद्यब्रह्मज्ञानस्य नित्यत्वेन फठत्वेन फठकामनाव-तोऽधिकारकल्पने कामनाशून्येन तादशज्ञानासम्पादने प्रत्यवायो न भवेदिति भावः । निन्दार्थ-वादः 'अधेनुमिव'त्यादिनिन्दार्थवादः । मनस्रेत्यादि । तथा च मनननिदिध्यासनाकरणे श्रमफठ-वोधक इत्यर्थः ।

१—्राासकृताऽर्थमर्यादेति कपुस्तकम् । २—दि्तीयार्थतृतीयार्थचतुर्थीयेत्यादि पाठः कदाचितस्यात् ।

ननु ब्रह्मणो विचारे प्रतिज्ञाते, विरोधनिराकरणादीनामप्रतिज्ञातार्थत्वम् । नचावक्त-व्यत्वम् । निर्विचिकित्सज्ञानानुद्यप्रसङ्गादिति चेत् । न । ब्रह्मण इति न कर्मणि पष्ठी,

गोस्वामिश्रीसुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तानि कर्तव्यानीत्याशङ्क्य परिहरन्ति—'नचे'ति । तत्र हेतुमाहुः—'निर्विचिकित्से'ति । विरोध-निराकरणादीनामनिरूपणे वाक्यानां परस्परविरुद्धत्वेन भासमानत्वात्कृतोऽपि समन्वयो न निःसन्देहं हृदयमारोद्धमहिति । तथा च कृतोऽप्यकृत एव भवेदिति तस्याऽऽवश्यकत्वम् । तथा सत्यप्रतिज्ञातार्थ-निरूपणमित्युभयतःपाशा रज्जुरिति चेन्नेत्याहुः—'ने'ति । तत्र हेतुः—'न्नद्ध्यण' इति । 'न कर्मणी'ति । निरूपणमित्युभयतःपाशा रज्जुरिति चेन्नेत्याहुः—'ने'ति । तत्र हेतुः—'न्नद्ध्यण' इति । 'न कर्मणी'ति । निरूपणमित्युभयतःपाशा रज्जुरिति चेन्नेत्याहुः—'ने'ति । तत्र हेतुः—'न्नद्ध्यण' इति । 'न कर्मणी'ति । निरूपणमित्युभयतःपाशा रज्जुरिति चेन्नेत्याहुः—धिर्मण पष्टी । किन्तु कर्मादीनामपि सम्बन्ध-

विहितम् । निन्दार्थवादवाक्येऽपि शब्दे निष्णातः परे यद्यनिष्णातस्तस्य निन्दां श्रूयते । तेन च कृत्वा मननविधेरर्थवादोऽयमिति ज्ञायते । एवं च मननविध्येकवाक्यतया प्रामाण्यं मन्तव्यमिति भावः । एता-वता प्रवन्धेनाऽधिकारी, परप्राप्तिरूपं प्रयोजनं चोक्तम् । शङ्कामुखेन विषयं निर्वक्तमाहुः—'निव्यंति । 'विरोधे'ति । द्वितीयाद्यध्यायोक्तानामिति शेषः । विरोधिनराकरणादीनामनावश्यकत्वादस्त्वप्रतिज्ञातार्थ-त्विमत्याशयेन शङ्कते—'नचे'ति । न हीत्यर्थः । अवक्तव्यत्वं द्वितीयाद्यध्यायार्थस्याऽनिरूपणीयत्वं स्वीकि-यत इति न हीत्यर्थः । तथा सित दूषणमाहुः—'निर्विचिकित्से'ति । परमतिनराकरणपूर्वकस्वमतव्यवस्थापनं हि निरूपणम् । एवं चैतादशनिरूपणाऽभावात्साङ्खचादीनां निराकरणाभावे जगत्कर्तृ ब्रह्म वा प्रधानं वेति सन्देहे निःसन्दिग्धं ब्रह्मविपयकं शाब्दवोधात्मकं ज्ञानं न स्थादिति भावः । समाधान-

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

प्रतिज्ञाविषयत्वप्रदर्शनार्थमप्रतिज्ञातत्वमाशङ्ग्य निराकुर्वन्ति—'नन्वि'त्यादिना । 'ब्रह्मण' इति । तिद्वचारस्य वेदान्तवाक्यैः करिष्यमाणत्वेन वेदान्तवाक्यसमन्वयरूपस्य प्रथमाऽध्यायाऽर्थस्य प्रतिज्ञान्तत्वेऽपि विरोधनिराकरणसाधनफरुरूपाणामन्येपामध्यायार्थानामप्रतिज्ञातत्वं सिद्ध्यति । नन्वप्रति-ज्ञातत्वान्मास्तु तिन्नरूपणमित्यत आहुः—'नचे'ति । तत्र हेतुः—'निर्विचितिकत्से'ति । 'ब्रह्मण इती'ति । इयमाशङ्का तदा स्याद्यदि कर्मषष्ठीयम् । नच कर्तृकर्मणोः कृतीति विशेषविधानाज्ञिज्ञास्यमात्रापेक्षत्वाच जिज्ञासायाः कर्मषष्ठयेव कृतो न स्यादिति वाच्यम् । पूर्वोक्तदोपतादव-श्रीलाद्भादकृता गृहार्थदीपिका ।

नतु शेषपष्ठयङ्गीकारे ब्रह्मसंबन्धिपदार्थजिज्ञासायां प्रतिज्ञातायां ब्रह्मणो गौणत्वापत्तिरजिज्ञा-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः ब्रदीपः ।

ब्रह्मणो विचारे सर्ववेदान्तवाक्यानां ब्रह्मणि समन्वयक्तपे विचारे । 'विरोधे'त्यादि । तथा-चाविरोधसाधनफठानामध्यायत्रितयनिक्रप्याणामप्रतिज्ञातनिक्रपणमधिकं निग्रहस्थानमित्यर्थः । नचा-वक्तव्यत्वं समन्वयभिन्नस्य अविरोधादित्रयस्थानिक्रपणीयत्वं मीमांसायामित्यर्थः । 'निर्विचिकित्से' त्यादि । सिद्धान्तविरोधिप्रकारनिरसनपूर्वकब्रह्मज्ञानानुद्यप्रसङ्गादित्यर्थः । इति चेत् ब्रह्ममात्रनिक्रपणे निविचिकित्सब्रह्मज्ञानानुद्यः निर्विचिकित्सब्रह्मज्ञानसम्पादकाविरोधादित्रयनिक्रपणे चाप्रतिज्ञातनिक्रप-णदोष इत्युभयतःपाशा रञ्जुरिति चेत् ।

नेत्यर्थः । तत्र हेतुरूपं समाधानमुपवर्णयन्ति । 'ब्रह्मण' इत्यादिना । न कर्मणि, 'न कर्तृ-

# किन्तु शेषषष्ठी । तथा च ब्रह्मसम्बन्धि तज्ज्ञानोपयोगि सर्वमेव प्रतिज्ञातं वेदितव्यम् । नच

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

मात्रविवक्षायां पष्टचेवेति सैम्बन्धमात्रपष्टीति व्रह्मसम्बन्धितज्ज्ञानोपयोगिसर्ववस्तुविषयो विचार इर्युक्तं भवति । तथा च व्रह्मरुक्षणप्रमाणयुक्तिसाधनप्रयोजनिवचाराः सर्वेऽपि जिज्ञासयाऽवरुद्धा भवन्ति । साक्षात्पारमपर्येण व्रह्मसम्बन्धादिति नाऽप्रतिज्ञातार्थनिरूपणमिति भावः । कर्मपष्टीपरिप्रहे व्रह्ममात्रमेव जिज्ञास्यं स्यान्न त्वितराणि । ब्रह्मण इति पष्टीसमासप्रदर्शनेन 'ब्रह्मणे जिज्ञासेति' चतुर्थी-समासो वृत्तिकृद्धिमतः परास्तो वेदितव्यः । पाणिनिः किल 'चतुर्थी तद्धार्थविलिहित-सुखरिक्तिरे'ति तादर्थ्यसमासं सस्मार । चतुर्थ्यन्तः शब्दस्तदर्थवचनादिभिः शब्दैः समस्यते । चतुर्थ्यन्तशब्दार्थस्तव्छव्देन परामृश्यते । तस्मा इदं तदर्थम् । यथा कुण्डलश्चवित्ताचिना हिरण्यशब्देन समस्यते कुण्डलहरूप्यमिति । तथार्थशब्दादिनापि । ब्राह्मणार्थं पय इत्यादि द्रष्टव्यम् । कात्यायनेन त्वयं समासः प्रकृतिविकृत्योर्नियमितः । तादर्थसमासे प्रकृतिविकृतिग्रहणं कर्तव्यमिति । तथा च यूपदार्वादिक्वेय प्रकृतिविकारभृतेषु चतुर्थीसमासो नाऽप्रकृतिविकारभृतेषु कथं तादर्थसमास इति चेत् । उच्यते । 'अश्वघासाद्यः पष्टी-समासा भविष्यन्ती'ति कात्यायनेनेव तत्र पष्टीसमासप्रतिविधानादित्यलं प्रसक्तानुप्रसक्त्या।

प्रकृतमनुसरामः । नन्वत्र कर्मपष्टचेवोच्यतां जिज्ञास्यमात्रापेक्षत्वाजिज्ञासाया इति चेत्तर्हिं विरोधनिराकरणादीनामनिरूपणीयत्वमेव स्याजिज्ञासया कर्मत्वेन ब्रह्मण एवाऽवरुद्धत्वादिति चेत्। न । प्रधाने जिज्ञासाकर्मणि परिगृहीते यैर्जिज्ञासितैर्विना ब्रह्म जिज्ञासितं न भवति तान्यर्थाक्षिप्तान्येवेति न पृथक्सूत्रयितव्यानि । यथा 'राजासौ गच्छती' त्युक्ते सपरिवारस्य राज्ञो गमनमुक्तं भवति, तथेति गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

माहुः - 'ने' त्यादि । 'न कर्मणि षष्टी किन्तु दोषषष्टी'ति । कर्मपष्टषां स्वीकृतायां केवलब्रह्मक-र्मकज्ञानोपयोगिविचार एव प्रतिज्ञातः स्थात् । तथा च द्वितीयाद्यध्यायार्थस्याऽप्रतिज्ञातत्वेनाकस्मिकत्वा-पत्तिरूपदोषः स्थात् । शेषपष्टचां स्वीकृतायां तु तस्याश्च सम्बन्धवाचकत्वात्सम्बन्धस्य च द्विनिष्ठत्वेन केश्चिद्वरचिता वेदान्तचित्वका ।

स्थ्यात् । न च विरोधनिराकरणादीनामाक्षेपलभ्यत्वान्न दोप इति वाच्यम् । आक्षेपखरूपासिद्धेः । न हि शाब्देऽर्थे तदुपलक्षिताऽनुपपत्तिप्रतिसन्धानमन्तराऽऽक्षेपसम्भवः । न च विरोधनिराकरणाद्यन्तरेण गोत्वादिवजिज्ञासाया जिज्ञास्यलाभेनैवाऽऽकाङ्कोपशमाद्विचारस्य वा स्वरूपानुपपत्तिरस्ति । तद्विनापि ब्रह्मकर्मिका जिज्ञासा कर्तव्येति वाक्यार्थसिद्धेः । नाऽप्युक्तराजदृष्टान्तेन विरोधनिराकरणादीनामा-थिकी प्राप्तिः सम्भवति । एकाकिनोऽपि राज्ञो गमनदर्शनादृष्टान्तस्यवाऽसिद्धेः । अपि च विरोध-निराकरणस्य कर्तृकर्मणोः कृतीति विशेषविधानेऽपि विवक्षाऽधीनत्वाद्विभक्तीनां, ब्रह्मणः कर्मत्वे भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

कर्मणोः कृति'इतिस्त्रविहिता षष्ठीत्यर्थः । तथा च तादशषष्ठचङ्गीकारे 'हरिं भजते' इत्यत्र हरि-भिन्नभजनावोधवत् ब्रह्मभिन्नविचारालाभोऽपि भवेदिति भावः । शोषपष्टी विशेषरिहतं सामान्यं शेष इति सम्बन्धसामन्ये पष्ठीति फलितमित्यर्थः । तज्ज्ञानोपयोगि ब्रह्मज्ञानोपयोगि । सर्वमेव वेदान्ते

१-सम्बन्धमात्रे इति कपुस्तकम्।

# गौणतापत्तिरजिज्ञास्यत्वं च स्यादिति वाच्यम् । ब्रह्ममात्रे सन्देहाभावात् । सन्दिग्धस्यैव

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

चेत्। उच्यते। कर्मषष्टचाः सम्बन्धविशेषवाचकत्वात्। न हि 'हरिं भजे' त्युक्ते तत्सम्वन्धिनोऽन्यस्य भजनमापति। विशेषो हि सामान्यरहितः, सामान्यं तु न निर्विशेषिमिति, कर्मषष्टचा सम्बन्धसामान्य-प्रहणे कर्मादीनामिष सम्बन्धमात्रविवक्षायां 'षष्ट्या वे'त्यस्य निर्विषयत्वापितितेव भवेत्। न'न्वधी-हि भगवो ब्रह्मे'ति भृगुप्रश्ने 'यतो वा इमानि भृतानी'त्यारभ्य 'ति क्विजिज्ञासस्य तद्वह्मे'-त्यनेन सन्दर्भेण प्रत्यक्षमेव ब्रह्मणो जिज्ञासाकर्मत्वं प्रतीयते, तद्वदत्राऽपि भविष्यतीति चेत्। न। तत्र युक्तं ब्रह्मणः कर्मत्वम्। तन्मात्रस्येव प्रश्नविषयत्वात्। अत्र तु विरोधनिराकरणादीनामिष सत्वेन ब्रह्मसंम्बन्धितज्ज्ञानोपयोगि सर्वमेव जिज्ञासाविषयत्वेनाङ्गीकर्तव्यम्। तच्च श्रोषषष्टी-परिग्रह एव सम्भवतीति न कर्मषष्टी परिग्रहीतुं शक्येत्यर्थः। नन्वेवं सित ब्रह्मणो जिज्ञासां प्रति गौणतापित्तिज्ञास्यत्वं च स्याद्विरोधनिराकरणादीनामिवत्याशङ्क्य परिहरन्ति—'नचे'ति। अजिज्ञास्यत्वं यदुक्तं तत्रोत्तरमाहः—'ब्रह्ममान्न' इति। ब्रह्मणो हि स्वरूपतोऽजिज्ञास्यत्वं व रिद्धि सन्दिग्धं तदेव जिज्ञास्यम्। नाऽसन्दिग्धम्। न हि ब्रह्मणि कस्यापि सन्देहोऽसि।

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

ब्रह्मसम्बन्धि यद्विरोधनिराकरणादि ब्रह्म च एतदुभयज्ञानोपयोगि सर्वमेव प्रतिज्ञातं वेदितव्यमिति भावः । ननु विवक्षाधीनशेषषष्टचां स्वीकृतायां तु दोष एव नास्ति, परन्तु न कर्मणि पष्टीति भाष्यं न संगच्छते, कुतः, प्रतिपदविधाना पष्टी न समस्यते इति वार्तिकात् समासनिषेधेन कर्मषष्टचां समास-प्रास्यभावादिति चेत् । न । कृद्योगा च षष्टी समस्यत इति प्रतिप्रसवात्समासो भविष्यतीति

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ऽविवक्षते सम्बन्धमात्रविवक्षायां शेषषष्ठी भवत्येवेति न कर्मणि षष्ठी । पाणिनीयस्त्रविरोधाभावाच । तत्फलमाहुः-'तथाचे'ति । शेषषष्ठयेव । ब्रह्मसम्वन्धिनो ब्रह्मज्ञानोपयोगिनः सर्वस्यापि विरोधनिरा-करणादेः प्रतिज्ञानान्न कस्याप्याकस्मिकत्वाऽऽपत्तिरित्यर्थः ।

नन्वेवं ब्रह्मसम्बन्धिनो विचारे प्रतिज्ञाते ब्रह्मणो गौणत्वादिजज्ञास्यत्वाऽऽपितः स्यादित्यत आ-हु:--'नचे'ति । 'ब्रह्ममात्र'इति । आस्तिकानां ब्रह्मसत्तायां सन्देह एव नास्ति । किन्तु निर्धर्मकत्वं श्रीलाल्दभदृकृता गृहार्थदीपिका ।

स्यत्वं च स्यादित्याशङ्कय समादधते । 'न च गौणतापत्ति'रित्यादिना । 'ब्रह्ममात्रे सन्देहा-भावा'दिति । ब्रह्मणः समस्ताऽऽस्तिकतन्त्रसिद्धत्वेन सन्देहाऽभावान्न जिज्ञास्यत्वं किन्तु ब्रह्मधर्मा-दीनामेव सन्दिग्धत्वाजिज्ञास्यत्वमतो धर्मरूपादेर्बह्मसम्बन्धिनो जिज्ञासैव ब्रह्मजिज्ञासेत्यर्थः । ननु

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

निरूप्यं सर्वमेवत्यर्थः । 'नच गौणते'त्यादि । तथा च जिज्ञास्यकोटिप्रविष्टाविरोधादितुल्यतया ब्रह्मणो गौणतापत्तिरित्यर्थः । अत एवाविरोधादितुल्यतयाऽजिज्ञास्यत्वमि स्यादित्यर्थः । ब्रह्ममात्रे ब्रह्मस्व-रूपसत्तायां । जिज्ञास्यता निश्चयार्थं विचार्यता । नन्वेवं ब्रह्मणोऽजिज्ञास्यत्वे प्रतिज्ञासुत्रविरोध

१ संवन्धीत्येव खपुस्तकम्।

जिज्ञास्यता । गाँणत्वं तु शब्दत एव, नत्वर्थतः । वेद्प्रामाण्यं तु प्रतितन्त्रसिद्धत्वात् न विचार्यते । तस्मात् ब्रह्म जिज्ञासितव्यमिति सिद्धम् ।

॥ इति प्रथमाध्याये प्रथमे पादे जिज्ञासाधिकरणम् ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

सर्वोद्यहमिति प्रत्येति । नाहमनहं चेति । नन्त्रेवं ब्रह्मणोऽजिज्ञास्यत्वे प्रतिज्ञास्त्रमसङ्गतमेव स्यादिति चेत् । न । शास्त्रश्चर्द्ययुत्पत्या शास्त्रस्य सन्देहवारक्त्वेन ब्रह्मनिष्ठिकियाशिक्तज्ञानशक्त्योः सिद्रिग्धत्वात्तिह्याकरणार्थमेव शास्त्रारम्भ इति नासङ्गतत्वं शास्त्रस्य । कैव कथा प्रतिज्ञास्त्रस्येति भावः । गौणतापत्तेक्तरमाहुः—गौणत्विमिति । प्रतिवादिनाऽपि पष्ठीसमासाम्युपगमे ब्रह्मणो जिज्ञासाव्यावर्त्तकत्वेन गौणत्वापत्तेः पष्ठीसमासपरिप्रहेऽपि ब्रह्मणो वास्त्रवप्राधान्योपपत्तेरित्यनेन शब्दतो गौणत्वेऽप्यर्थतः प्राधान्योपपत्त्या परिहृतत्वात् । यथा ब्रह्मविदाप्नोतीत्यादो ब्रह्मणो ज्ञानविषयत्वेन शब्दतो गौणत्वेऽप्यर्थतः प्राधान्येन न किञ्चिद्वपुपत्रं तथात्रापीत्यर्थः । ननु प्रतिज्ञास्त्रे ब्रह्मजिज्ञासा प्रतिज्ञाता । सा च वेदान्तवाक्त्यान्तर्गतशब्दशेपभूता । तथा सित सिद्धे वेदान्तवाक्त्यप्रमाण्ये महता प्रयासेन सा कर्तुमुचिता । तदेव तु जिज्ञासायाः पूर्वं विचारणीयमित्याशङ्कायामाहुः—'वेदप्रामाण्यिमि'ति। कैव कथा वेदान्तवाक्त्यानाम् । सर्वस्याऽपि वेदस्य प्रामाण्यं तु । प्रति प्रतिकूळानि तन्नाणि । सिद्धान्ताः कणादन्यायमायावादादिक्त्याः । तेषु सिद्धत्वान्न विचारस्यावकाशः । सन्देहे हि विचाराः । वेदाऽप्रामाण्यं तु न सर्वत्राऽपि सिद्धमिति द्वितीयकोट्युपिसंत्रिस्त्रमावात्सन्देहाभावस्ततो विचाराऽभाव इत्यर्थः । उपसंहर्रिन—'तस्मादि'ति ।

इति जीज्ञासाधिकरणम्।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

र्कमपृष्ठचेव स्वीकार्येति प्राप्ते न कमिण षष्ठीति भाष्यं संगतमिति भावः । अत्र शेषष्ठचाः श्रो विदर्थस्य करणे इत्यादि जगत्कर्तृत्वादीनां विधानाभावात् प्रतिपदेति वार्तिकस्याऽप्रवृत्त्या समासो भविष्यतीत्यलमप्रकृतविचारेण ।

नतु तिह प्रथमाध्यायोक्तानां भगवद्गुणानां द्वितीयाध्यायोक्तानामितरोधादीनां ब्रह्मसम्बन्धिनां जिज्ञास्यत्वेन प्रतिज्ञातार्थत्वे धर्माशे ब्रह्मणो गुणभ्तत्वाद्गौणत्वापितः । एवं यदंशे प्रतिज्ञातं तदंशे एव जिज्ञासा प्रवर्तत इति ब्रह्मणोऽजिज्ञास्यत्वं च स्यादित्याशयेन शङ्कते—'नचे'ति । सर्वं ज्ञानं धर्मिण्यं-शेऽभ्रान्तं प्रकारेतु विपर्यय इत्यनेन धर्म्पशे भ्रान्तिरेव नास्ति । यथा दूरादृष्टे पुरुष उचैस्त्वविशिष्टे कैश्चिद्वरिचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

सधर्मकत्वं वेति सन्देह इति, धर्मा एव सन्दिग्धा इति धर्मिणोऽपि सन्दिग्धस्य जिज्ञास्यता । 'गौण-त्वन्तिव'ति । शब्दतो गौणत्वेऽपि न स्वरूपतो गौणत्वं भवति । पित्रा सहाऽऽगतः पुत्र इत्यादौ

श्रीलाल्भदृक्ता गृहार्थदीपिका।

ब्रह्मणो जिज्ञासेति पष्टीतत्पुरुपे पष्टचन्तपद्वाच्यस्य विशेषणत्वाद्वह्मणो गौणत्वापत्तिरित्याशक्त्र समा-द्धते 'गौणत्वं तु शब्दत एव नत्वर्थत' इति । यथा राज्ञः सेवक इत्यादौ षष्टचन्तपद्वाच्यस्य भगवदीयश्रीमहिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

इति चेन्न । परे ब्रह्मणि ज्ञानिकयाशक्तयोः सन्दिग्धत्वेन तिन्नर्णयार्थमेव व्यासशास्त्रप्रवृत्तेः धिमनिर्णयं विना च तिन्नर्णयासम्भवात् ब्रह्मणोपि जिज्ञास्यतोपपत्तेरिति । 'गौणात्व'मित्यादि । तथा च 'ब्रह्मवि-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्त्रान्तरमवतारियतुं शङ्कते—'तदि'ति । मुमुक्षुणा त्रह्मज्ञानाय वेदान्तविचारः कर्तव्य इति प्रतिज्ञायां शेषपष्ठीपरित्रहेण त्रह्मस्कर्षपविचारवत्त्रमाणयुक्तिसाधनफठविचाराणामिष प्रतिज्ञातत्वेन कथं प्रथमं त्रह्मैव विचार्यत इति चेत् । उच्यते । अत्र यद्यपि प्रमाणादीनि सर्वाण्यपि प्रतिज्ञातानि तथापि स्वरूपस्य प्राधान्यात्त्रथमं तदेचाऽऽक्षिप्य समर्थ्यते । तत्राऽनेकार्थत्वाद्वह्मशब्दस्य भवति संशयः । कस्य त्रह्मणो जिज्ञासेति । अस्ति च त्रह्मशब्दो विप्रत्वजातौ यथा—'जिद्यांसन्तं जिद्यांसीयात्र तेन त्रह्महा भवेदि'त्यादौ । अस्ति च वेदे । यथा—शब्दत्रह्मणि निष्णातो न निष्णायात्परे गोस्वामिश्रीमिहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

पुरोवितिनि सन्देह एव नास्ति स्थाणुत्वपुरुषत्वांश एव सन्देह इति तत्रैव जिज्ञासा । तथा पठनकारु एव सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यस्य वाक्यार्थे ज्ञाते केवलं ब्रह्मांशे तु सन्देह एव नास्ति । परन्तु एतादृशं ब्रह्म जगत्कारणं वा न वा, द्युभ्वादीनां विधारकं वा नवेति, सन्देहो जायते । कुतः साङ्घ्येः साङ्घ्यादिस्पृत्युक्तप्रधान एवतादृशुणवत्त्वस्वीकारात् । एवं च यदंशे संशयस्तदंश एव जिज्ञासीति । भगवद्धणानां जिज्ञास्यत्वे सिद्ध एतादृशुणवत्त्वेन ब्रह्मण एव जिज्ञासासिद्धेनीजिज्ञास्यत्वं न वा गौण-त्विमत्याशयेन समाधानमाहुः—'ब्रह्ममान्ने'ति । ब्रह्माशे निश्चये सित, ब्रह्म एतादृशं वा नवा, ब्रह्म एतादृशमेव कुतो नेत्याकारकः संशयो वा विचारो वा प्रवर्तत इत्येतद्यं मात्रपदम् । 'सन्दिर्घ-स्येवे'ति । सन्देहविपयीभूतस्य जगत्कर्तृत्वादिधर्मस्यत्यश्चेः । जिज्ञास्यता विचार्यता । राज्ञा सहागन्तोऽमात्य इत्यत्र शब्दतो राज्ञः गौणत्वेऽि तद्गौणत्वं मुख्यत्विचातकं न भवतीत्याशयेनाऽऽहुः—'गौणत्वं न्वियेति । इष्टापत्यर्थे तुशब्दः । निराधारगुणवर्णनासम्भवाद्भगवत्सम्बन्धिगुणवर्णने भगवद्भर्णनमेवेत्याशयेनाऽऽहुः—'न न्वर्थत' इति । नतु वेद्मामाण्यांशे संशये सित वेदार्थविचारस्ताज्ञागलस्तनायमानत्वान्नेव कर्तव्य इत्यत आहुः—'वेद्मामाण्यांशे संशये सित वेदार्थविचारद्वान्न विचार्यत इत्यर्थः । आस्तिकानां वेदमामाण्यांशे सन्देह एव नास्तीति तदर्थं न विचार इति क्षिष्टिश्वता वेदमन्तचन्द्वका ।

तथां दर्शनात् । नतु वेदान्तवाक्यैरेवाग्रे विचारस्य करिष्यमाणत्वात्पूर्वं वेदप्रामाण्यं कुतो न विचारित-मिस्रत आहुः—'वेदप्रामाण्यमि'ति । प्रतितन्नाणि विरुद्धशास्त्राणि काणादाक्षपादीयमायावादि-प्रभृतीनि । तेष्विप सिद्धत्वान्न विचार्यते । सिद्धमाहुः—'तस्मादि'ति । उक्तरीत्या ठौकिकानां सन्दिग्ध-श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थशिषका ।

विशेषणत्वाच्छन्दतो राज्ञो गौणत्वेऽप्यर्थे विचार्यमाणे सेवकस्यैव गौणत्वं न तु राज्ञस्तथेहापि ब्रह्मण इति षष्टयन्तपद्वाच्यस्य ब्रह्मणः शब्दतो गौणत्वेऽप्यर्थे विचार्यमाणे सर्वैः प्रकारैर्ब्रह्मण एवाऽस्मिन् शास्त्रे मुख्यतेति भावः । नतु वेदार्थब्रह्मणो वेदानुकूठ एव विचार इति पूर्वमुक्तत्वात्पूर्वं वेदनिक्रपण-मावश्यकं तस्य च वेदस्य प्रामाण्यं प्रथमतो विचारणीयमतो वेदान्तसूत्रकृता भगवता वादरायणेन

#### भगवदीयश्रीमदिच्छ रामप्रणीतः प्रदीपः।

दाप्तोति पर'मित्यत्र ब्रह्मणो ज्ञानिविशेषणतया शब्दमर्यादया गौणत्वेष्यर्थतो यथा प्राधान्यं, तथा ब्रह्मणो जिज्ञासेत्यत्र षष्ठचर्थसम्बन्धविशेषणतया शब्दतो ब्रह्मणो गौणत्वेष्यर्थतः प्राधान्यमस्त्येवेत्यर्थः । नतु वेदान्तवाक्यविचारेणैव सर्वनिर्णयः कार्यः स च वेदप्रामाण्यनिर्णयाधीन इति स आदौ

# गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

यदि'। ब्रह्मोनिमत्यादै। अस्ति च परमात्मिनिय्यथा 'ब्रह्म वेद् ब्रह्मैव भवती'ति। तस्मा-द्रह्म किंठक्षणम्। ठक्षणं हि सजातीयविजातीयवस्तुच्यावृत्तिप्रयोजनधर्मः। तच द्विविधम्। खरूप-कार्यभेदेन। तत्र कार्यठक्षणं तावजगन्न सम्भवति। यद्यावदनुभूयते तत्सवै परिमितमिवशुद्धमचुद्धं विध्वंसि न तेनोपठन्थेन तद्विरुद्धस्वभावस्य ब्रह्मणः खरूपं ठक्षयितुं शक्यम्। न जातु कोऽपि कृत-कत्वेन हेतुना नित्यत्वं साधियतुं शकोति।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

भावः । 'तस्मादि'ति । गुणविचारे ब्रह्मणोऽर्थतो मुख्यत्वादित्यर्थः । विद्यमानगुणवत्तयैव ब्रह्म-जिज्ञास्यमिति शेषपष्टचेव युक्तत्यत्र गमकमाहुः—'किश्चे'त्यादि 'इती'त्यन्तम् । ब्रह्मविचारविषयणीं प्रतिज्ञां कृत्वाऽग्रे कार्यरुक्षणं वदति, तेन कृत्वा किं ज्ञायते ब्रह्मसम्यन्धि गुणवत्वेन 'ब्रह्मण एव वे-दार्थत्विम'ति सम्यन्धपष्टचा वोध्यत इति भावः । एवं चैतादृशगुणविशिष्टं ब्रह्मप्रतिपादनं विषयः । सम्यन्धश्च प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः । अधिकारी प्रयोजनं च द्वयं पूर्वमुक्तम् । एतावता प्रयन्धेना-धिकारिविषयसम्यन्धप्रयोजनरूपमनुवन्धचतुष्टयं प्रेक्षावतां प्रवृत्त्यर्थं निरूपितिमिति प्रथमाधि-करणम् ।

#### कैश्चिहिरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

त्वाद्रह्मप्रतिपत्त्यर्थं हि ब्रह्मसम्बन्धिनां विचार, इत्यर्थतः प्रधानत्वाच, वेदार्थभूतं ब्रह्म वेदानुकूलविचार-विषयीकर्तव्यमिति सिद्धम् ।

इति वेदान्तचन्द्रिकायां जिज्ञासाऽधिकरणम्।

श्रीलाल्भट्टकृता गृहार्थदीपिका।

वेदप्रामाण्यं कुतो न विमृष्टमित्याशक्क्याऽऽहुः-'वेदप्रामाण्यमि'त्यादि । आस्तिकप्रतितन्नसिद्धत्वान्न सूत्रकृता विचार्यत इत्यर्थः ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

कुतो न कृत इत्यत आहुः । 'वेदे'त्यादि । प्रतितन्त्रेत्यादि । गौतमकणादादिसकलशास्त्रसिद्धत्वेनाप्रा-माण्यकोट्यनुपस्थितेरिति भावः ॥ १ ॥

इति जिज्ञासाधिकरणम् ॥

#### द्वितीयं जन्माद्यधिकरणम् ।

# किञ्च, तत्र किंलक्षणं किंप्रमाणकिमिति जिज्ञासायामाह सूत्रकारः – जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वात् ॥ २ ॥

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

ननु तद्धमेण नित्यत्वादिनैव तह्यक्ष्यतामिति चेत्। न। तस्योपलिब्धविषयत्वाऽभावात्। उपलब्धे हि लक्षणं भवति। नानुपलब्धं, नाऽप्रसिद्धमित्यनुसन्धायोक्तं किं लक्षणमिति। नन्वनुभू-यमानस्य सर्वस्य ब्रह्मस्वभावविरुद्धत्वेन लक्षणत्वं मास्तु। शब्दप्रमाणप्रतिपादितेन नित्यत्वादिना स्व-रूपलक्षणेनैव तह्यस्यतामिति चेत्। न। अत्यन्ताऽप्रसिद्धत्वेन ब्रह्मणोऽपदार्थस्य वाक्यार्थत्वाऽभावात् । तस्माह्यक्षणप्रमाणयोरभावात्र ब्रह्मजिज्ञासितव्यमित्याक्षेपाभिप्रायः। तमिममाक्षेपं स्त्रकारः परिहरति—'जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वात्'। ननूदितसन्देहे शास्त्रप्रवृत्तिरत्र तु सन्देह

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

पूर्वसूत्रेण ब्रह्मविचारे प्रतिज्ञाते, कथं कर्तव्य इत्याकाङ्क्षा जायते । तदर्थं, समन्वयाविरो-धाभ्यां कर्तव्य इति वोधियतुं सर्वेषां वाक्यानां ब्रह्मणि समन्वयः प्रथमाध्याये प्रतिपाद्यते । अवि-रोधश्च द्वितीयाध्याये । तत्रादौ यतो वा इमानि भूतानीत्यादिवाक्यानां ब्रह्मणि समन्वयं वक्तुं ठक्षणप्रमाणवोधकं जन्माद्यधिकरणमवतारयन्ति—'तन्ने'ति । जन्माद्यस्य यतः द्यास्त्रयोनि-

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

जन्माद्यस्य यतः दास्त्रयोनित्वात् । २ । गुणवत्त्वेनैव ब्रह्मणो जिज्ञास्यत्वे गमकमाहुः—'किश्चे'ति । 'तन्ने'ति । ब्रह्मणोऽधिजिज्ञास्यत्वे, अथवा शेपषष्ठीपरिग्रहे ज्ञापकान्तरं प्रदर्शयक्षेत्रव स्त्रमवतारयन्ति—'किश्चे'ति । तन्न ब्रह्मसम्बधिनो विचारे प्रस्तुते । लक्ष्यते ज्ञायते येन
तल्लक्षणमसाधारणो धर्मः । प्रमाणं तादशलक्षणकाऽवगतिसाधनम् । अत्र पदद्वयेऽपि बहुन्नीहिः ।
'इती'ति । प्रधानत्वात्पूर्वे ब्रह्मण एव पूर्वोक्ताकारकज्ञानेच्छायां ब्रह्मसूत्रनिर्माणकर्ता भगवान् वेदव्यास इदं सूत्रं प्रणीतवान्—'जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वादिती'ति । तथाचाऽनेन सूत्रेणैव
ब्रह्मसम्बन्धिलक्षणप्रमाणयोः प्रदर्शपनाच्छेषष्ठचेव सूत्रकाराशयगोचर इति ज्ञेयम् ।

श्रीलाल्सम्हकृता गूढार्थदीपिका।

जन्माचस्य यतः शास्त्रघोनित्वात्।२। सूत्रार्थस्तु, अस्य प्रपञ्चस्य यतो जन्मादि तद्वह्य।
भगवदीयश्रीमदिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

जन्माचस्य यतः शास्त्रयोनित्वात् ॥ २ ॥ उक्तरीत्या वेदान्तार्थवद्यणो जिज्ञास्यत्वे प्रतिज्ञाते केन प्रकारेण जिज्ञास्यतेत्याकाङ्कायां समन्वयाविरोधाभ्यां जिज्ञासा कर्तव्येति तत्रादौ समन्वयनिक्ष्पणं स्त्रकाराभिष्रेतमिति स्त्रमवतारयन्ति—'किश्च तन्ने'त्यादिना । तन्न जिज्ञासाविषयीभूते वृद्यणि । आह स्त्रेण ठक्षणप्रमाणे आहेत्यर्थः । योगविभागेन शास्त्रयोनित्वादिति स्त्रं पृथगिति केचित् वदन्ति । तन्न सम्यक्, अग्रिमस्त्रेषु सर्वत्र हेतुसाध्यनिर्देशपूर्वकमधिकरणरचनादर्शनादत्रापि तथैवोचितत्वादिति ।

१ अप्रसिद्धत्व इति खपुस्तकम्।

ननु कथमत्र सन्देहः, यावता 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'त्याह श्रुतिरेव । विरुद्धं चैतत् । स्वरूपलक्षणाऽकथने कार्यलक्षणस्य वक्तुमशक्यत्वात् । विवादाध्यासितत्वाच्च ।

# गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

एव नोदेतीति कथं जन्माद्यस्य यत इत्याँदेः प्रवृतिरित्याशङ्गन्ते—'निन्व'ति । सन्देहः कथं, किमाकारकोऽत्र । किंछक्षणं किंप्रमाणकमित्याकारकस्य तस्य वक्तमशक्यत्वात् । कथमशक्यत्विमाकाङ्कायां तदेवोपपादयन्ति—'यावते'ति । ब्रह्मप्रपाठके 'ब्रह्मविदान्नोति पर'मित्यत्र किं तदित्याकाङ्कायां 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति स्वरूपठक्षणमुक्तवा 'तस्याद्या एतस्यादि'-त्यादिना कार्यछक्षणमुक्तम् । तथा च तद्विना पूर्वमेव तत्स्त्रे कार्यछक्षणोक्तिविरुद्धेत्याहुः—'विरुद्धं चैतिदि'ति । एतत्कार्यछक्षणकथनं सूत्र उपपत्या श्रुत्या च 'सत्यं ज्ञानिम'त्यादिकया विरुद्धम् । तद्यपपादयन्ति—'स्वरूपे'ति । स्वरूपछक्षणं हि कार्यछक्षणस्योपजीव्यम् । तथा चोपजीव्यस्य प्राधान्यात्तद्विना तस्य वक्तुमशक्यत्वात् । प्रथमं कार्यछक्षणोक्तिरुपपत्या श्रुत्या च सूत्रे विरुद्धैव ।

# गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

त्वात् । २ । ठक्षणज्ञाने सित संशयो न जायत इति कृत्वा जगज्ञन्मादिकर्तृत्वं ब्रह्मत्विमिति ब्रह्म-ठक्षणं वक्तव्यम् । तच्च न सम्भवति । खरूपठक्षणेनैव संशयानुद्यादित्याशयेन शङ्कते—'निव्य'ति । याविद्यवधारणे । तथा चाध्ययनानन्तरं विचारात्पूर्वमेव ठक्षणज्ञाने जाते संशयो नोदेतीति भावः । 'विरुद्धिम'ति । वेदे यस्मिन्प्रपाठके खरूपठक्षणं तदिष्रमप्रपाठके कार्यठक्षणमुक्तम् । अत्र तु वि-परीतिमिति श्रुतिविरुद्धिमत्यर्थः । चोऽप्यर्थे । एतत् कार्यठक्षणप्रतिपादनमपीत्यर्थः । 'वक्तमञ्चान्यत्वादि'ति । ठक्ष्याऽज्ञानाह्यस्ये ठक्षणसमन्वयं कर्तुमशक्यत्वादित्यर्थः । 'विवादे'ति । कार्य-ठक्षणस्य विवादग्रस्तत्वेन संशयनिराकरणं न भविष्यतीति भावः । नतु तस्यागमोक्तत्वान्निराकरणं केश्विद्धरिचता वेदान्तचिन्द्वका ।

नतु सन्दिग्धे हि विषये तज्ज्ञानार्थं लक्षणं, ब्रह्म तु सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति श्रुता निश्चितस्तरूपमिति कथं लक्षणप्रवृत्तिरित्याशङ्कामुत्थापयन्ति—नन्विति । अत्र ब्रह्मणि । यावतेत्ववधारणे ।

निश्चयेनेति यावत् । 'विरुद्धमि'ति । खरूपलक्षणमन्तरा कार्यलक्षणमुक्तश्चितिवरुद्धम् । जिज्ञासा-विरुद्धं वा । 'एतदि'ति । कार्यलक्षणम् । तत्र हेतुः—'खरूपे'ति । खरूपज्ञाने हि माहात्म्य-जिज्ञासा भवति । हेत्वन्तरमाहुः—'विवादे'ति । विवादाश्चितत्वादिसर्थः । तदेव दर्शयन्ति—

श्रीलाऌभट्टकृता गृदार्थदीपिका।

तत्र हेतुः—शास्त्रोक्तकारणत्वादिति । 'तत्र सन्देह' इति । तत्र नित्यग्रुद्धमुक्तस्वभावत्वजगजनमाभगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

हिञ्चणार्थं वादी शङ्कते—'निन्व'त्यादि।'कथमत्रे'त्यादि। निर्धमेके ब्रह्मणि साधारणधर्मवद्ध-मिज्ञानरूपसंशयसामय्यसत्त्वात्कथं सन्देह इत्यर्थः। यावता निश्चयेन। 'विरुद्ध'मित्यादि। श्रुतौ 'सत्यं ज्ञान'मित्यादिना खरूपलक्षणमुक्त्वा पश्चात्कारणलक्षणमुक्तं 'तस्साद्वा एतस्मादात्मन आकाशः

१ इसादिप्रवृत्तिरिति खपुस्तकम् । २ कार्यलक्षणे कृते स्पष्टताज्जिज्ञासायाः पूर्णत्वादिष्रमशास्त्रवैयर्थ्यापत्तिः । स्वरूपलक्षणे तु माहात्मयजिज्ञासायामिशमयन्थसार्थक्यमिति विरुद्धं कार्यलक्षणसूचकं जनमाद्यस्येति वक्तस्यमत्र ।

नहि ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वं सर्वसम्मतम् । नचाऽऽगमोदितमिति वेदमात्रस्य ब्रह्मप्रमाणकत्वं वक्तं अवयते । किञ्च व्यर्थश्चैवं विचारः । लक्षणप्रमाणाभ्यां हि वस्तुज्ञानं भवति । तच स्वरूपलक्षणेनेव भवतीति किमनेन । तस्माद्युक्तमुत्पद्याम इति—

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दूषणान्तरमाहुः—'विवादे'ति । जगत्कर्तृत्वस्येति शेषः । तदेवोपपादयन्ति—नहीति । जगत्कर्त्-त्वस्य ब्रह्मधर्मत्वे निश्चिते तल्लक्षणत्वं वक्तुं शक्यम् । नच तदस्ति । वेदान्तव्यतिरिक्तानां सांख्यादी-नामसम्मतत्वात् । नन्विद्मा निर्दिष्टस्य प्रपञ्चस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वेऽपि तत्कर्तुरप्रत्यक्षत्वादागमोदित एव स इति वेदमात्रमेव तत्र प्रमाणम् । तथाच कथं तन्निष्ठस्य कर्तृत्वस्य विवादाध्यासितत्विमत्या-शक्र्याह—न चागमोदितमिति । न हि वेदमात्रमेव जगत्कर्तृसत्वे प्रमाणम् । इदं कार्यं सकर्तृकं कार्यत्वाद्धटवदित्याद्यनुमानादिप्रमाणान्तराणामेव मुख्यत्वेन तत्राङ्गीकृतत्वात् । आगमस्य तु तदनुरोधेन गौण्यापि नेतुं शक्यत्वात् । कार्यलक्षणोक्तौ दूषणान्तरमप्याहुः-किं चेति । एवं कार्यलक्षणोक्तिपूर्वकं ब्रह्मणो विचारो व्यर्थः । तत्कथं वैयर्थ्यमित्यत आह्—'लक्ष्मणे'ति । अत्राऽमृतत्वप्राप्तिसाधनीभूत-

#### गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

भविष्यतीत्यत आह-'नचेति । 'आगमोदितमि'ति । कर्तृत्वमिति शेषः । 'मात्रस्ये'ति । वेद-सैवेत्यर्थः । अनुमानस्याऽपि ब्रह्मणि प्रमाणत्वादिति भावः । ननु वेदनिरूपितं प्रामाण्यमेव गृह्यत इत्यत आहुः—'किश्चे'ति । 'अयुक्तिमि'ति । स्त्रोक्तं कार्यलक्षणमिति शेषः । कार्यलक्षणेन

#### कैश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

'नहीं 'त्यादि । कपिलादिभिः प्रकृत्यादेः कर्तृत्वेनाऽङ्गीकारात् । नहि सन्दिग्धं साध्यं वा लक्षणं भवितुमर्हति । नतु प्रमाणमूर्धन्येन वेदेन परमात्मा कर्तृत्वेनोक्त इति तदेवाद्रियतामत आहुः— 'नचे'ति । आगमेन परमात्मा कर्तेत्युक्त इति हेतोः सर्वस्यापि वेदस्य, ब्रह्मण एव कर्तृत्वे प्रमाण-कत्वमिति शक्यवचनं नेत्यर्थः । प्रजापतिप्रभृतीनामिप तत्रैव कर्तृत्वोक्तेः । अत्र ब्रह्मप्रमाणत्वं ब्रह्मप्रमाणताकत्विमिति वा ग्रन्थः प्रतिभासते । सर्वस्य जगतः कर्ता मत्कृतेश्च तथात्वतः । सर्वात्मन्करुणाशक्तया ताद्रूप्यात् प्रकटीभव ॥ सर्वात्मत्वाच भवतात्ताद्रूप्यात्कीडसि स्वयमित्यस्यो-त्तराद्धींऽपि(?)। खार्थे कप्रत्यय इति वा(?)। कार्यलक्षणवैय्यर्थ्यमाहुः-'किञ्चे'ति। 'एविम'ति। जग-त्कर्तृत्वेन प्रकारेण ब्रह्मणो विचारः । तदुपपादयन्ति-'लक्ष्मणो'त्यादिना । असाधारणधर्मवचनं हि लक्ष-णम्। असाधारण्यं हि तदितराऽवृत्तित्वे सति तन्मात्रवृत्तित्वम्। अनिधगतार्थगनतृ प्रमाणम्। 'तचे'ति। वस्तुज्ञानम् । 'स्वरूपे'ति । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्याकारकेण । अत्रैव(?) कारणश्रुतित्वात्प्रमाणा-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

सम्भूत' इत्यादि । अत्र तु स्वरूपलक्षणमनुक्त्वाऽऽदौ कारणलक्षणमुक्तमिति श्रुतिविरोध इत्यर्थः। अद्य-क्यत्वात् ठक्ष्यज्ञानं विना ठक्षणस्य कर्तुमशक्यत्वादित्यर्थः । विवादेत्यदि मायाशविठतेश्वररू-पकार्यत्रह्मण एव कारणत्वं निर्गुणस्य वा पर्वह्मण इति जगजनमादिकारणत्वस्य जिज्ञासे ब्रह्मणि विवा-

१ अयं श्लोकपंक्लातमको प्रन्थोऽलम इव भाति । प्रतिलिपेरभावात् ।

उच्यते,

# सन्देहवारकं शास्त्रं वेदप्रामाण्यवादिनाम् । क्रियाशक्तिज्ञानशक्ती सन्दिह्येते परस्थिते ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ज्ञानिवपयीभूतब्रह्मनिर्धारार्थं ठक्षणप्रमाणे वक्तव्ये तत्र खरूपठक्षणेनैव तत्सम्भवे किमनेन कार्यठक्ष-णेन । पूर्वपक्षमुपसंहरति—'तस्मादि'ति । कार्यठक्षणकथनं जन्मादिस्त्रेऽयुक्तमुत्परयाम इति । नन्वत्र सन्देहस्याशक्यवचनत्वे कथं शास्त्रप्रवृत्तिरित्याशङ्का तत्प्रवृत्त्यर्थं विषयप्रकारमाह—'उच्यत' इति । निह वयं विषयमात्रमशक्यवचनिर्मित ब्र्मः, किन्तु त्वदुक्तप्रकारकम् । अन्यथा विषयवारक-त्वाऽभावेन तत्प्रवृत्तिरेव न स्यात् । सोऽपि वेदप्रामाण्याऽभ्युपगन्तृणामेव । अन्यथा तदुक्तेऽठौकि-केऽथें वाधवुद्धिरेव भवेत्कुतस्तरां सन्देहः । तिर्हे कथमत्र सन्देह इत्याकाङ्कायां तत्स्वरूपमाहुः— 'क्रिये'ति । परस्मिन्ब्रह्मणि स्थिते परस्थिते । नन्वस्मदुक्तप्रकारक एव विषयः कस्मान्न भवतीत्या-गोस्वामिश्रीमिद्धिरेधरविर्वितं विवरणम् ।

यः संशयो निवर्तते तं संशयं वक्तुं समाधानमाहः—'उच्यत'इति । सन्देहवारकिम'ति । न तु वेदव्याख्यानकारकिमत्यर्थः । शास्त्रं मीमांसारूपम् । परिष्यते परे ब्रह्मणि श्चितिर्ययोस्ते, परिष्यते । एतादृशे ये कियाशिक्तज्ञानशक्ती । उपनिषद्पतिपाद्ये ये सर्वज्ञत्वजगत्कर्तृत्वे ते उभे अपि सन्दिस्ते । स्वरूपलक्षणे सन्देहविषयी भवतः । स्वरूपलक्षणस्य निर्विशेषब्रह्मप्रतिकैश्चिद्वरिष्वता वेदान्तविद्वहा ।

न्तरस्य कार्यरुक्षणस्य च व्युदासः । अनेन कार्यरुक्षणेन । 'तस्मादि'ति । अनपेक्षत्वेन वैयर्थ्यात् । कार्यरुक्षणमनुपपन्निसर्थः ।

एवं पूर्वपक्षे, समाधातुं तं गृह्णन्ति—'उच्यत' इत्यादि । तत्र पूर्वं वैयर्थं परिहरन्ति—'सन्दे हे'ति । सर्वस्याऽपि वेदस्य ये प्रामाण्यं वदन्ति तेषां जन्माद्यस्येतीत्यादिरुक्षणशास्त्रं सन्देहनिवारक-मिति नैवं विचारवैयर्थ्यमित्यर्थः । नतु सन्देह एव कथमित्याशङ्कायां सन्देहप्रकारमाहुः—'क्रि-याद्यक्ति'ति । विरुद्धत्वदोषं निराकुर्वन्ति—नही'ति । तथा सति श्रौतकमानुसारेणैव रुक्षणं वदेदिति भावः । सन्देहप्रकारं व्यक्तीकुर्वन्ति—'तन्ने'त्यादिना 'अक्रिव्यं'त्यन्तेन । अत्र नित्येत्यादिन

भगवदीयश्रीमदिच्छारामश्णीतः प्रदीपः।
दाध्यासितत्वादित्यर्थः। 'नही'त्यादि। मायावादिभिः कार्यत्रह्मणः कर्तृत्वाङ्गीकारात्साङ्क्येश्व प्रकृतिरेव कारणत्वाङ्गीकारादित्यर्थः। 'नचागम' इत्यादि। त्रह्मणि जगत्कारणत्वस्य सकलप्रमाणमूर्धन्यो यो वेदः 'यतो वा इमानि भूतानि' 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः' 'आनन्दाद्भ्येव खिल्वन्मानि भूतानि जायन्ते' इत्यादिक्तपस्तेनैव सिद्धत्वान्न विवादाध्यासितत्विमिति। आरोपेणापि कारणत्वस्य श्रुतेर्गतार्थतासम्भवात्। अनुमानेनापि कारणसिद्धेने वेदमात्रप्रमाणकत्वं वक्तं शक्यत इत्यर्थः। एवं विचारः पूर्वोक्तरीत्या कारणलक्षणप्रयासः। वैयर्थ्यमेवोपपादयन्ति। शक्यमित्यर्थः। 'लक्षणे'त्यादिना। तच ब्रह्मात्मकवस्तुज्ञानं चेत्यर्थः। स्वस्त्पलक्षणेन 'शुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव'मित्यादिस्वक्तपलक्षणेनत्यर्थः। किमनेन कारणलक्षणेन। किज्ञित्ययोजनिमत्यर्थः। पूर्वपक्षमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'त्यादि। अयुक्तं जगजन्मादिलक्षणकरणमयुक्तमित्यर्थः।

न हि श्रुतिं व्याख्यातुं प्रवृत्तः सूत्रकारः । किन्तु सन्देहं वारियतुम् । तत्र 'सत्यं ज्ञानमनन्तं' 'नित्यशुद्धमुक्तस्त्रभाव'मितिश्रुत्या कर्तृत्वादिप्रापश्चिकधर्मराहित्यं प्रतीयते । 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ती'ति कर्तृ-त्वश्च । तत्र सन्देहः – किं ब्रह्म कर्तृ आहोस्विदकर्तृ । किं तावत् प्राप्तम् ? । अकर्तृ । कथम् ? – 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति प्रधानवाक्यम् । फलसम्बन्धात् । ऋचापि विवृतम् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

शक्का खोक्ते विनिगमकमाहुः—'न ही'ति । ब्रह्मपाठके 'ब्रह्मविदामोति पर'मिस्तर किं तदि-त्याकाङ्क्षायां 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति खरूपलक्षणमुक्त्वा 'तस्मादि'त्यादिना भूतभौतिकस-ष्टिनिरूपणमुखेन कार्यलक्षणमुक्तम् । यद्यदि सूत्रकारः श्रुतिं व्याख्यातुमेव प्रवृत्तः स्यात्तदा त्वदुक्त-प्रकारकमेव संशयं जन्मादिस्त्रेण निराकुर्यान्न त्वेवम् ।

ननु कथमेवमवगम्यत इति चेत्पूर्वं खरूपलक्षणाऽनुक्तेरिति बुद्ध्यख । ननु 'यः सर्वज्ञः सर्वज्ञाक्ति'रित्यादिना ज्ञानिकयाशक्ती निस्सन्दिग्धमेव प्रतिपाद्येत इति कथं तयोः संशय इत्यत आह—'तन्ने'त्यादिना । सत्यमिति नित्यत्वं प्रतिपादयति । ज्ञानमिति शुद्धत्वम् । अनन्तमिति मुक्त-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

पादकत्वादिति भाव इति कारिकार्थः । 'सूत्रकार' इति । सूत्रकारो व्याख्याने प्रवृत्तश्चेत् कमेण व्याख्यानं कर्तव्यमिति, पूर्वोक्तं श्रुतिविरुद्धत्वं, लक्षणयोः पूर्वापरकथनरूपं दूषणं च स्यात्तदेव नास्तीति भावः । स्वरूपलक्षणप्रतिपाद्यमाहुः—'तन्त्रे'ति । कार्यलक्षणप्रतिपाद्यमाहुः—'यतो वे'ति । एतदधि-करणाङ्गभूतसंशयाकारमाहुः—'तन्त्रे'ति । पूर्वपक्षमाहुः—'किं तावदि'ति । कार्यलक्षणं न सम्भव-तीति पूर्वपक्ष्याशयं वक्तं तत्पूर्वपक्षं विवृण्वन्ति—'ब्रह्मविदे'ति । यथा स्वर्गकामो यजेतेति वाक्यस्य स्वर्गक्रपफलसम्बन्धात्प्रधानवाक्यत्विमत्यर्थः ।

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

पदानि सत्येत्यादिपदानां निवरणं ज्ञेयम् । इति शब्दो हेत्वर्थकः । तथा चैतादृशं ब्रह्मेति । श्रुत्या सत्यं ज्ञानमितिश्रुत्या, तथा प्रतीयत इत्यन्वयः । 'तन्ने'ति । श्रुतिसिद्धत्वान्निःसन्दिग्धयोरिप क्रि-

# श्रीलाॡभट्टकृता गूढार्थदीपिका।

दिकारणत्वयोः सन्देह इत्यर्थः । तदेव संशयसक्तपमाहुः - 'किं ब्रह्म कर्तृ आहोस्विद्कर्त्त्रि'ति । उभयोरिप श्रीतत्वेनाऽन्यतरवाधस्याऽशक्यत्वात्संशय इत्यर्थः । 'फलार्थे चे'ति । ब्रह्मविदामोति परिमितिश्वतौ ब्रह्मविदः परप्राप्त्युक्तेर्बह्मज्ञानादेवे'-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

ननु निरूप्ये ब्रह्मणि सन्देहाभावात्कथं व्यासशास्त्रप्रवृत्तिरिति शास्त्रप्रवृत्तिमुपपादियतुमाहुः— 'उच्यते' इत्यादि । निह ब्रह्मस्कूपनिर्णयार्थं शास्त्रं प्रवृत्तं स्वरूपस्य सर्वशास्त्रनिर्णातत्वात्, किन्तु ब्रह्मणि वेदिवरुद्धवादम्युपगतप्रकारिनराकरणेन वेदिसद्धप्रकारस्थापनार्थमित्याहुः—'सन्देहे'त्यादि । ननु कथं ब्रह्मणि सन्देहो येन शास्त्रप्रवृत्तिः स्यादित्याकाङ्क्षायां सन्देहप्रकारमाहुः—'क्रियादाक्ती'-त्यादि । सन्देहवीजमाहुः—'तन्त्रे'त्यादि । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति । फर्लार्थं च ब्रह्मज्ञानम् । फरुच्च फरुवाक्योक्तधर्मज्ञानादेव ।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्वभावत्वम् । न ह्यपिरिच्छिन्नं केनचित्संसष्टम् । निह नित्यशुद्धमुक्तस्वभावे न्नह्यणि प्रापित्रका धर्माः सम्भवन्ति । तस्मादकर्तृ । 'यतो वे'त्यादिना तृत्पत्त्यादिकर्तृत्वं च प्रतीयते । नह्येकस्य वाधः कर्तु शक्यः । उभयोरिप श्रौतत्वात् । तथा चैकतरिनश्चयाऽसम्भवाद्भवति संशयः कर्त्रकर्तृ वेति । तत्रादौ पूर्वपक्षमाहुः—'अकिर्त्ति'ति । चोदयित—'कथं'मिति । तदेवोपपादयन्ति—'न्नद्ध्ये'त्यारम्य 'पूर्वः पक्ष' इत्यन्तेन । अत्र न्नह्यविदान्नोतीत्यनेन न्नह्यप्राप्तिरुक्षणस्य फलस्योक्तत्वात्तप्रतिपादकत्वा-दिदं वाक्यं प्रधानं स्वप्रकरणस्थवाक्यान्तरापेक्षया । तथा च प्रधानाऽनुरोधेनैवाप्रधानानि नेतुं योग्यानीति सिद्धम् । ततस्तत्साधनापेक्षायां न्नह्यविदित्यनेन न्नह्यज्ञानमेव तत्साधनत्वेनोक्तम् । किमान्यानीति सिद्धम् । ततस्तत्साधनापेक्षायां न्नह्यविद्यानेन न्नह्यज्ञानमेव तत्साधनत्वेनोक्तम् । किमान्यानिक्षायां न्नह्यविद्यानेन

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

ननु पूर्वकाण्डेऽयं नियमोऽस्तु न तूत्तरकाण्ड इति नाऽस्य प्रधानत्विमस्यत आहुः—'ऋचापी'ति । यद्यस्य प्रधानवाक्यत्वं न स्यात्तिहें ऋचा विवरणं न स्यादित्यिपनाऽयमधों ध्वन्यते । विवरणमाहुः—
किश्चिहरिकता वेदान्तविन्द्रका ।

याज्ञानशक्तयोः स्वरूपलक्षणिविरुद्धत्वात्सन्देह इति भावः । एतद्धिकरणघटकाङ्गमप्ययमेव संशयो ज्ञेयः । पूर्वपक्षमाहुः—'अक्रिक्चिति । 'कथिमि'ति । प्रकारिजज्ञासायां तं प्रकारमाहुः—'ब्रह्म-विदि'त्यारभ्य फलाऽश्रवणादित्यन्तम् । 'फलसम्बन्धादि'ति । यत्र हि प्रधानीभूतेन फलेन सह साधनस्य सम्बन्धो विधीयते, भवति तत्प्रधानवाक्यम् । यथाऽग्निहोत्रं जुहुयात्स्वर्गकाम इति । तथाऽत्रापि साधनस्य ब्रह्मवेदनस्य परप्राप्तिलक्षणेन फलेन सम्बन्धवोधनात्स्वप्रकरणस्थवाक्यान्तरापेक्षया भवतीदं प्रधानवाक्यम् । फलस्य च प्राधान्यं पूर्वतत्रे शेषलक्षणे, कर्मफलार्थत्वादित्य-

#### श्रीलाऌभट्टकृता गूढार्थदीपिका।

त्यादि । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेतिश्रुत्या सत्यपदेन नित्यत्वं ज्ञानपदेन शुद्धत्वमनन्तपदेन मुक्त-त्वमुक्तमिति फलवाक्योक्तनित्यशुद्धमुक्तस्वरूपब्रह्मज्ञानादेव फलिसर्थः । 'नान्यथे'ति । अन्यथा कर्तृत्वादिविशिष्टज्ञानान्मुरूयं फलं न भवतीति पूर्वपक्षिण आशयः ।

नतु तस्माद्धा एतस्माद्दात्मन इत्यत्र तच्छन्देन प्रकृतस्य ब्रह्मण एव परामर्शात्तस्यैव कर्तृ-त्वादिकमुक्तमिति कर्तृत्वादिविशिष्टज्ञानानमुख्यं फलं कुतो न भवतीत्याशङ्क्य समाधते—'कर्तृत्वं च परविवरणतयोक्तिमि'ति । फलवाक्ये ज्ञेयं परं चेति द्वयमुक्तम् । तथा चोभयोरिष प्रकृतत्वम् । तत्र ज्ञेये शुद्धे ब्रह्मणि कर्तृत्वस्य वाधितत्वात्परमेव तस्माद्धा एतस्माद्दात्मन आकादाः संभूत इत्यत्र तच्छन्देन परामृश्य परस्यैव कर्तृत्वमुक्तमिति, कर्तृत्वविशिष्टज्ञानं न तु मुख्यब्रह्मज्ञानमतो न

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

फलसम्बन्धात् फलसम्बन्धवोधकवाक्यस्य पूर्वतन्रे प्राधान्याङ्गीकारादित्यर्थः । ऋचा वक्ष्यमाणविवरणची । फलं साक्षात्कृतब्रह्मात्मकं फलम् । 'वाक्यो'क्तेत्यादि । सत्यत्वज्ञानत्वानन्तत्व-

# नान्यथा । कर्तृत्वच्च परविवरणतयोक्तम् । परं किमित्युक्ते 'यः सर्वान्तर आनन्द' इति । कथं

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

कारकं तदिलाकाङ्कायां तदाकारस्य विषयस्य च प्रमाणान्तरावेद्यत्वस्य विदितपरत्रह्मकैरेव ज्ञातत्वा-त्तज्ज्ञापनार्थं तैः श्रुतिरेवोक्ता 'सत्यं ज्ञानिम'ति । तया च निलशुद्धमुक्तस्वभावत्वज्ञापनात् । तदा-प्रिक्षपं यत्फलं, तत्फलवाक्योक्तं यद्वह्म, तस्य ये धर्मा निल्यत्वादयस्तेषां ज्ञानादेव नान्यथा । अन्यथाज्ञानस्य तु 'योऽन्यथा सन्तिम'लादिना फलविरोधित्वात् ।

नन्वेवं सित तत्प्रकरणे भूतभौतिकादिकर्तृत्वं तस्यैव कथमुक्तम् । तद्वैशिष्टचज्ञानस्य फलवि-रोधित्वात् । नित्यशुद्धत्वादिविशिष्टे तस्मिस्तदसम्भवात् । तच्छन्देन हि पूर्वप्रकृतस्य तस्यैव परामर्शा-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

'सत्यिम'ति । 'विपश्चिते'त्यन्तम् । 'धर्मज्ञानादि'ति । परत्वज्ञानादित्यर्थः । परत्वज्ञानं च जग-जन्मादिकर्तृत्वेनेति वोधियतुमाह – 'कर्तृत्विम'ति । 'तस्माद्वा एतस्मादि'त्यादिवाक्येनोक्तमित्यर्थः । 'आनन्द् इती'ति । अन्योन्तर् आत्मानन्द्मयः, तेनैष पूर्ण इत्यादिवाक्येन वोधित इत्यर्थः । अनेन परस्वरूपमुक्तमिति भावः । नतु ब्रह्मविद्यमोतीत्यस्मिन्त्रपाठकेऽयं क्रमः उक्तः । परन्तु

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नेन स्त्रेण प्रतिपादितमेव । तथा च प्रधानवाक्याऽनुरोधेनैवाऽन्यानि प्राकरणकानि गुणभूतानि वाक्यानि नेतुं योग्यानीति नाऽप्रधानवाक्योक्तं कर्तृत्वं ब्रह्मणि शक्यिनिरूपणिति भावः । तत्र ब्रह्म तज्ज्ञानतत्फलानां खरूपं श्रुत्येकसमधिगम्यिमत्येतेन सत्यं ज्ञानिमत्याद्यृङ्गिरूपितखरूपादितिरिक्तखरूपं ब्रह्मित, फलप्रेप्सुभिरन्यथाज्ञाने च फलाऽभावं पश्यिद्धर्नाङ्गीकर्तुं शक्यिमत्युक्तं भवति । जानन्त्या फलाय जिज्ञासुभ्यस्तत्खरूपज्ञानाय विदित्ततत्खरूपयेवश्रुत्या तत्खरूपं निर्णातमपीत्याहुः—'क्रचापी'ति । अत्र विवृतपदमिप नाऽन्वेति(?)। विवरणमेवाहुः—'सत्यिमि'त्यादि । विवरणसिद्धमर्थमाहुः—'फलार्थ'-पित्यादि 'नान्यथेत्यन्तम् । फलवाक्योक्ता धर्माः सत्यत्वादयः । एतेन 'सत्यं ज्ञानिम'त्यादृङ्गिरूपिनस्वरूपादितिरिक्तखरूपं ब्रह्मित जानन्त्या नाऽङ्गीकर्तुं शक्यिमत्युक्तं भवति । तथा सित विवरणवैय-र्थापतेः । ननु किमर्थं तर्द्यप्रेतना तस्माद्वा एतस्मादित्यादिप्रस्तावना । कर्नृत्वादिधर्मवैशिष्टयज्ञानं

श्रीलाॡभदृकृता गृहार्थदीपिका।

मुख्यं फलिमित्यारायः । 'परं किमित्युक्ते यः सर्वान्तर आनन्द इती'ति । सर्वान्तर इत्यत्र

नित्यत्वशुद्धत्वादिवाक्योक्तधर्मज्ञानात् । नान्यथा, न कार्यत्रह्मगतकर्तृत्वादिधर्मज्ञानादित्यर्थः । परविवरणतया उपलक्षणतया परत्रह्मपरिचायनार्थमित्यर्थः । परिववरणमेवोपपादयन्ति—'परं कि'मित्यादिना । तथा च 'ब्रह्मविदान्नोति पर'मित्यत्र ज्ञेयं परं च परिचायकधर्मविशिष्टं सोपाधिकं निक्तपितं शुद्धबुद्धत्वादिधर्मशून्यं तत्र किमपेक्षया परत्वमित्युक्त इत्यर्थः । तत्र परत्वमुपपादयति—'यः
सर्वान्तर' इति । तथा चान्नमयादिचतुष्टयापेक्षयान्तरत्वात्तेभ्य एव पर इति ज्ञेयापेक्षयाऽपर इति च
सिद्धमिति । नतु ज्ञेयब्रह्मापेक्षया कर्तृब्रह्मणि अवरत्वसाधकं सर्वान्तरत्वं गौणेतरापेक्षयाऽवरत्वसाधकं

१ अयमधिकः पाठोऽत्र पतित इति भाति ।

सर्वान्तरमित्याकाङ्कायां परिचयार्थं भूतभौतिकसृष्टिमुक्त्वा गौणानन्तर्यं परिहतम् । गौणो-

गोस्वामिश्रीमुरलीभरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दित्याशङ्कायामाहुः—'कर्तृत्वं चे'ति। प्रधानवाक्ये हि ज्ञेयं परं चेति द्वयमुक्तम् । तथा चोभयोरिष प्रकृतत्वात्पूर्विस्मित्तत्य वाधितत्वात्परमेव तच्छन्देनाऽपकृष्य तस्यैव कर्तृत्वमुक्तम् । तिः ज्ञेया-ऽपेक्षया परमन्याऽपेक्षया वेति सन्देहो माभूदित्याशयेन सर्वान्तरमानन्दं निरूपयन्त्यन्नमयाद्यपेक्षयेव परत्वमाह । नतु सर्वान्तरत्वेऽिष कथं तत्परत्वं तस्य तदसाधकत्वादित्याशङ्कय स्वयमेव भूतभौतिकादि-कर्तृत्वेन तदपेक्षयोत्कृष्टत्वमेवोक्तम् । न तु सर्वान्तरत्वेन तत्सम्बन्धकृतं गौणत्वम् । ज्ञेयापेक्षया

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

अन्योन्तर आत्मेति वाक्यं पश्चादुक्तमिति परस्य गौणत्वं स्यादिस्यत आह—'कथिमि'त्यादिना । 'परिचयार्थ'मिति । उपलक्षणविधया ज्ञानार्थमित्यर्थः । 'भूतभौतिके'ति । आकाशाद्यन्नादि-सृष्टिम् । 'परिहृतमि'ति । यथाऽन्नाऽनन्तरं प्राणस्य गौणत्वं, पर्यवसानाऽभावात् । यथा आनन्दस्य

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

च फलिवरोधीस्त आहुः—'कर्तृत्वंचे'ति । पूर्ववाक्ये ज्ञेयं परच्चेतिद्वयं प्रकृतम् । तत्र ससं ज्ञानमितिज्ञेयस्क्ष्पलक्षणिवरोधेन पूर्वस्य वाधाद्वितीयमेव तच्छन्देन परामृष्यत इति । तथाच जगदुर्पतिस्थितिभङ्गकर्तृत्वमेव परत्वमिति पर्यवसितमित्यर्थः । ततः परस्य स्कूपिजज्ञासायां सर्वाऽऽन्तरानन्द्
इति परस्वरूपमुक्तमित्याहुः—'परंकि'मित्युक्त इसादि । योऽन्नमयादिसर्वेभ्यश्चतुर्भ्य आन्तरोऽन्तवर्सानन्दः स एव परः फलरूष इसर्थः । अत्रोक्तमित्यनुषङ्गः । ननु केन प्रकारेण सर्वान्तरत्वमित्याकाङ्क्षायामाहुः—'कथ'मिति । अथवोक्तमेव विवरणं विशदयन्ति—'परिमि'त्यारभ्य 'परहृत'मित्यनतेन । 'पर'मिति । परस्वरूपिजज्ञासायां सर्वान्तर आनन्द इति तत्स्वरूपम् । तन्निरूपिष्यमाणया
श्वर्या सर्वान्तरत्वज्ञानमेव कथं भविष्यतीत्याकाङ्क्षायां पूर्वमेव तज्ज्ञानार्थं तत एवाऽऽकाशादिपञ्चभूतानामोपध्यादित्रयभौतिकानांच सृष्टिमुक्त्वा, अन्नमयादिचतुर्णा गौणमानन्तर्यं निराकृतम् ।
मुख्यमेवाऽऽनन्तर्यं निरूपितमित्यर्थः । तथाच भूतभौतिकस्तष्टृत्वेन सर्वकारणरूपोऽऽन्नमयादिसर्वेषां
पुरुपत्वविधायकस्तत्सर्वान्तर आनन्दः परपदार्थं इति सिद्धम् । एवं हि तस्माद्रा एतस्मादित्याश्रीखाल्यभ्वकृता गृहार्थद्विपिका ।

सर्वस्मादन्नमयादेरन्तर इत्यर्थो, न तु ज्ञेयाऽपेक्षयेति पूर्वपक्षिण आश्रयः। 'कथं सर्वान्तर' इत्यादि। तस्माद्धा इत्यादिना भूतभौतिकमृष्टिमुक्तवा परस्य गौणं गुणसम्बन्धकृतं यदानन्तर्यमन्तरत्वभाव रूपं तत्परिहृतम् । गुणसम्बन्धेन परिस्मिन्नान्तर्यभावो नास्ति, किन्तु सर्वान्तरमस्त्येवेति भावः ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कुतो नेत्यपेक्षायामाह—'कथं सर्वे'त्यादि । परिचयार्थं परब्रह्मापेक्षया तस्यावरत्वपरिचयार्थं विशे-घ्यमादाय शुद्धज्ञेयब्रह्मज्ञापनार्थं चेत्यर्थः । गौणानन्तर्यं गौणाकाशाद्यपेक्षया न्यूनत्वम् । परिहृतं गौणाकाशादिसर्वकर्तृत्वोत्तया तत्सर्वादित्वस्य सिद्ध्या 'स्वतन्नः कर्ता' इत्यनेन स्वातत्र्यस्य च सिद्ध्या

९ अत्र टीकादिषु भाष्यप्रकाशयोध 'आनन्तर्य'मिति दृश्यते । सरलस्तु 'आन्तर्य'मिति तथापि सर्व प्रतिलिपि-प्रामाण्याच तथैव रक्षितः । संभवेद्वा व्याकरणस्य सर्वेतोमुखवृत्तित्वात् ।

# पासनाफलञ्च प्रधानशेपतयोक्तम् । तलाऽन्यगतकर्तृत्वाऽऽरोपानुवादोऽपि सम्भवति।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

गौणत्वे विनिगमनान्तरमाह—'गौणोपासने'ति । ज्ञेयापेक्षया गौणस्य परस्य योपासना तस्याः फलं प्रधानस्य ज्ञेयफलस्य शेषतयोक्तम् । गौणोपासनाफलस्य कामभोगरूपत्वेनाऽनित्यत्वात्तस्रदर्शनेन तत्र वैराग्योत्पादनद्वारा तच्लेपत्वम् । नन्वन्यत्र 'यतो वे'त्यादौ ज्ञेयस्यैव कर्तृत्वाद्यक्तेः । कथं परस्यैव कर्तृत्विमत्यत आह—'तन्ने'ति । तन्त्र कर्तृत्वप्रतिपादके वाक्येऽन्यस्मिन्परस्मिन्गतं यत्कर्तृत्वं तस्य य आरोपश्चिद्रपुत्वात्सजातीयत्वेन ब्रह्मणि, तस्याऽनुवादो यतो वेत्यादौ सम्भवति । अत एवैकत्र निर्णातः

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

तु वक्तं न शक्यते । अन्ते पर्यवसानात् । सृष्ट्यादिकर्नृत्वाचेति भावः । 'गौणोपासने'ति । येऽत्रं ब्रह्मोपासत इत्यादिवाक्येनोक्ता गौणा या अन्नब्रह्मोपासना, तस्या यत्फलमित्यर्थः । 'प्रधान-द्योपतये'ति । प्रधानस्य यत्फलं ब्रह्मानन्दावाप्तिरूपं, तच्छेपतया तदङ्गत्वेनत्यर्थः । एतेन परस्य सर्वो त्कृष्टत्वं ध्वनितम् । एतावता प्रवन्थेन परे ब्रह्मणि कर्तृत्वं प्रतीयते, स्वरूपलक्षणे तु प्रापञ्चिकधर्म-राहित्यं ब्रह्मणि प्रतिपाद्यत, इति कृत्वा ब्रह्मविदाप्नोति परमिति वाक्यप्रतिपाद्यं परप्राप्तिसाधनीभूतं यत् ब्रह्मज्ञानं तद्विपयीभूते ब्रह्मणि कर्तृत्वं न प्रतीयत इति विरोधः । एताद्दश्विरोधपरिहारार्थं, प्रजापति-

# कैश्चिद्विरचिता चेदान्तचन्द्रिका।

रम्य ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेत्येतावद्भागस्य परिववरणक्षपं प्रयोजनमुक्तवा, मध्ये गौणानामन्नमयादीनां चतुर्णामुपासनातत्फठनिक्षपणस्य प्रयोजनमाहुः—गौणोपासनेति । 'सर्वे वे तेऽन्नमामुवन्ति चेऽन्नं ब्रह्मोपासत्त' इत्यादिना गौणान्नब्रह्माद्यपासनाफठं प्रधानशेषतया, प्रधानस्य फठस्या'ऽस्ति ब्रह्मोति चेद्वेदे'त्याद्यनुवाकचतुष्ट्येन निक्षितस्य सत्त्वब्रह्मानन्दावाप्तिसर्वभयाभावक्षपस्य शेषतया सर्वोत्कृष्टत्वज्ञापकतया निक्षिपतम् । नन्वेवं सित कर्तृत्वमेव सिद्धं ब्रह्मण इत्यत आहुः—'तन्ने'ति । सर्वान्तरत्वपरिचयार्थं कर्तृत्वे परिस्मिन्निक्षपणीये पूर्वकाण्डोक्तप्रजापतिगतस्य, सांख्योक्तप्रकृतिगतस्य वा

# श्रीलाल्सम्हकृता गृढार्थदीपिका।

परस्य सर्वाऽऽन्तरत्वमन्नमयाद्यपेक्षयाः, न तु ज्ञेयापेक्षयेत्यत्रोपपत्तिमाह—'गौणोपासनाफलं चे'त्यादि। ज्ञेयापेक्षया गौणस्य परस्य या उपासनाः, तस्याः फलं कामाशनरूपम् । प्रधानस्य ज्ञेयज्ञानफलस्य शेष-तयोक्तम् । अतो ज्ञेयापेक्षयाऽऽन्तरत्वं परस्येत्वर्थः । 'तन्नान्यगतकतृत्वाऽऽरोपानुवादोऽपी'ति । तन्न ज्ञेये ब्रह्मणि । स्वरूपलक्षणिवरोधेन कर्तृत्वस्याऽसम्भवात् । अन्यगतं प्रकृतिगतं यत्कर्तृत्वम् । तस्य कर्तृत्वस्याऽऽरोपेणाऽनुवादः सम्भवति । न तु तत्र कर्तृत्विमत्यर्थः । एकन्न निर्णातः शा-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

परिहृतमित्यर्थः । नन्वानन्दमयस्यावरब्रह्मत्वे तस्योपासनं फठं च वेदो न ब्रूयादित्यत आह— 'गौणे'त्यादि । गौणोपासनाफठं गौणस्यानन्दमयस्य उपासना सर्वकर्तृत्वादिनोपासना तस्याः फठं 'सोऽश्रुते' इत्यादिना कामभोगादिरूपं क्षयिष्णु फठम् । प्रधानदोषतया नित्यगुद्धबुद्धमुक्त-•स्वभावब्रह्मण उपासनाया यन्मोक्षरूपं फठं तच्छेषतया तस्य तस्य क्षयिष्णुत्वदर्शनेन वैराग्योत्पादन-

१ चरमत्विमिति तेनाऽऽनन्तर्यमित्यपि पाठः साधुः ।

ततश्च 'भृगुर्वे वारुणिरि'त्युपाख्यानेऽपि परिचायकत्वाद्गौणकर्तृत्वमेवानूद्यते । फलाश्रवणा-दिति, पूर्वः पक्षः ।

### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

शास्त्रार्थोऽपरत्राप्यन्वेतीतिन्यायाद्भगुप्रपाठकेऽपि ब्रह्मपरिचायकत्वेन प्रपाठकान्तरोक्तं परिनष्ठमेव कर्तृत्वं तत्राऽनूद्यते । तत्र विनिगमकमाह—'फलाऽश्रवणादि'ति । यदि परिस्मित्रिव तस्मिन्नपि मुख्यमेव कर्तृत्वं स्यात्तदा तञ्ज्ञानस्याऽपि कामभोगादिकमनित्यमेव फलत्वेनोक्तं स्यात् । न त्वेवम् । तदाप्तिरू-पस्याऽमृतत्वस्येव तत्र तत्फलत्वेनोक्तः ।

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

रकामयत प्रजाः सृजेयेति पूर्वकाण्डोक्तप्रजापितगतस्य साङ्ख्योक्तप्रकृतिगतस्य वा कर्तृत्वस्य परे व्रह्मण्यारोपं कृत्वाऽनुवादस्यापि सम्भव इत्याशयेनाऽऽह—तन्नाऽन्यगतेति । ननु भृगुप्रपाठके 'यतो वा इमानी'त्यादिना यत्कर्तृत्वमुक्तं तस्य का वा गितिरत्यत आह—'तत्रश्चे'ति । गौणकर्तृत्वमेव आरो-पितकर्तृत्वमेव । ननु तत्र कथमेवं ज्ञायत इत्यत आह—'फले'ति । तथा च कार्यलक्षणं न सम्भवतीति पूर्वपक्ष्याशयः ।

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

कर्तृत्वस्याऽऽरोपेणाऽनुवादः सम्भवतीति न वास्तवकर्तृत्वसिद्धिरिति भावः । अपिशब्दो वास्तवसमुचा-यक, एवकारार्थो, वा वाक्यालङ्कारे । 'एकत्र सिद्धः शास्त्रार्थः' इति न्यायादुत्तरप्रपाठकेऽपि कर्तृत्वाऽऽ-रोपानुवाद एवेत्याहुः—'ततश्चे'ति । स्वरूपलक्षणाविरोधादेव । 'परिचायकत्वादि'ति । कर्तृत्व-निरूपणस्य परिचयार्थत्वात् । गौणकर्तृत्वमारोपितकर्तृत्वम् । 'फलाश्रवणादि'ति । अयं भावः ।

#### श्रीलाल्सभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

स्त्रार्थोऽपरत्रापि नेय इति न्यायेनाऽन्यत्राऽपि यदुक्तं कर्तृत्वं तस्य व्यवश्वामाहुः—'ततश्च भृगुर्वे वारुणिरित्युपाछ्यानेऽपी'सादिना । नन्वेतदनुरोधेन तत्र व्यवश्वाप्यते, तर्हि तदनुरोधेन नैतदेव कृतो न व्यवश्वाप्यते, तथा सित 'भृगुर्वे' इत्युपाछ्याने, आनन्दाद्ध्येवेत्यादिना ब्रह्मणि कर्तृत्वस्योक्तत्वादत्रापि ज्ञेये कर्तृत्वं स्यादित्याशङ्क्य 'भृगुर्वे' इत्युपाछ्यानस्याऽमुख्यत्वमाहुः—'फला-श्रवणादि'ति । तथा च तस्याऽमुख्यत्वादेतदनुरोधेन तदेव व्यवस्थाप्यमित्यर्थः । एवं शुद्धे ब्रह्मणि कर्तृत्वं वस्तुतो नास्तीति पूर्वपक्षिण आशयः ।

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

द्वारा मोक्षाङ्गतयोक्तमित्यर्थः । नन्ववरब्रह्मत्वेनोपहितचैतन्यस्याप्युपाधिनिरासेन विशेष्यमात्रविचारे ज्ञेयब्रह्मत्वात्। 'तस्माद्वा' इत्यादिवाक्ये उक्तं कर्तृत्वमंसम्भाष्येवेत्यत आह—'तन्ने'सादि । तन्न 'तस्माद्वे'सादिवाक्ये । अन्यासंक्षिष्टा प्रकृतिस्तद्गतं यत्कर्तृत्वं तस्य यो विशेष्ये आरोपस्तेन यः श्रुति-रूपोनुवाद इसर्थः । पूर्वानुवाकोक्तप्रकारमनुवाकान्तरोक्तोपासनास्थलेऽपि अतिदिशति—'तत्रश्चे'सादिना । ततः एकत्र शास्त्रार्थस्य सिद्धत्वतः । परिचायकत्वात् 'काकवन्तो देवदत्तग्रहा' इसर्त्रे- वाविद्यमानमेव कर्तृत्वं देवदत्तग्रहाणां काका इव शुद्धज्ञेयब्रह्मस्कर्पवोधकं भवति । अनुद्यते ब्रह्मपरिचायनार्थं प्रकृत्यादिगतं कर्तृत्वं श्रुत्याऽनुवादक्रपेणोच्यते । फलाश्रवणात् कार्यब्रह्मोपास-

सिद्धान्तस्तु—

उत्पत्तिस्थितिनाशानां जगतः कर्तृ वै बृहत् । वेदेन बोधितं तद्धि नान्यथा भिवतुं क्षमम् ॥ निह श्रुतिविरोधोऽस्ति कल्पोऽपि न विरुध्यते । सर्वभावसमर्थत्वादचिन्त्यैश्वर्यवद्वृहत् ॥

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचितां अणुभाष्यव्याख्या।

तस्मात्तन्न कर्तृ इतिस्थिते पूर्वपक्षेऽत्र सिद्धान्तमाहुः—'सिद्धान्तस्तिन्व'ति। 'उत्पिक्तिरि'ति। यदुक्तं ज्ञेयमकर्तृ तन्नोपपद्यते। तस्याऽऽम्नाये सर्वत्रैव निरूप्यमाणत्वात्। ननूक्तमनागतमेव तदारो-पन्यायेन तत्राऽनूद्यत इत्याशंकायामाह—'नान्यथे'ति। नहि परमाप्तो वेदोऽक्षरमात्रमप्यन्यथा वदति। तथा सत्यन्यत्राऽपि तथात्वं व्याहन्येत। 'उत्पक्ती'त्यारभ्य 'क्षमिनि'त्यन्तो ग्रंथो 'वेदेने'त्यारभ्य 'मसङ्गादि'त्यन्तेन व्याख्यातः(?)। नन्वेवं नित्यत्वादिप्रतिपादिकानां कर्तृत्वादिप्रतिपादिकानां च विरोधः कस्मान्न भवतीत्यत आहुः—'न ही'ति। विरोधो हि सहाऽनवस्थानलक्षणः, नहि सत्यत्व-कर्तृत्वादीनां प्रमाणान्तरेण सिद्धः। 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुतेर्वद्यणः श्रुत्येकस-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

सिद्धान्तं विवृण्वन्ति-'सिद्धान्तस्त्व'ति । वृहत् ब्रह्मेत्यर्थः । 'तद्धी'ति । कर्तृत्वं हीत्यर्थः । अन्यथा आरोपितं गौणमिति यावत् । 'कल्पोऽपी'ति । सूत्रमपीत्यर्थः । कचित्कल्प्य इत्यपि पाठः ।

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

फलसम्बन्धिवाक्यमेव प्रधानवाक्यम् । तद्रहितं तु गौणम् । फलं च फलार्थामिहितप्रधानवाक्यो-क्तधर्मज्ञानादेव । नान्यथा । यज्ज्ञानाच फलोक्तिस्त एव धर्मा वास्तवाः । कर्तृत्ववाक्ये च फलाऽन-भिधानात्कर्तृत्वादिधर्मज्ञानस्य फलार्थत्वाऽभावेन परिचयमात्रार्थत्वादारोपानुवाद एव कर्तृत्वादिधर्मा-णामिति । एवंस्थिते पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाहुः—'उत्पत्ती'त्यादि । वृहज्ज्ञेयं ब्रह्म । तत् कर्तृत्वम् । 'अन्यथे'ति गौणम् । नन्वेवं खरूपलक्षणविरोध इति चेन्नेत्याहुः—'न ही'ति । निरपेक्षो रवः श्रुतिः ।

#### श्रीलाॡभद्दकृता गूढार्थदीपिका।

इत्थं पूर्वपक्ष उपिसते, सिद्धान्ते शुद्धे बह्मणि कर्तृत्वं साधयन्ति—'उत्पिस्थितिनाञ्चा-नामि'त्यादिना । अर्थस्तु—जगतः उत्पित्तिस्थितिनाञ्चानां कर्तृ वै निश्चयेन वृहत् शुद्धं ब्रह्मैवेत्यर्थः । इह प्राचां पुस्तके उत्पन्नस्थितिनाञ्चानामिति पाठो दृश्यते तत्र उत्पन्नेति भावे क्तः । तथा सत्य-र्थस्तुल्यः । नन्वेवं शुद्धे ब्रह्मणि कर्तृत्वाद्यङ्गीकारे निष्करं निष्करं शान्तं निरवदं निर-ञ्चनित्यादिश्चितिविरोध इत्याशङ्का समाद्धते ।—'न हि श्चितिविरोधोऽस्ती'ति । सत्यकर्तृत्व-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

नाया यत्फलं सर्वकामफलमोगाशनरूपं तस्यैतत्प्रपाठकेऽश्रवणादित्यर्थः । इति पूर्वपक्षः जगजन्मा-दिकर्तृत्वलक्षणस्य शुद्धे ब्रह्मण्यसम्भवरूपः पूर्वः पक्ष इत्यर्थः ।

सिद्धान्तमाहुः—'उत्पत्ती'त्यादि । बृहत् वेदान्तवेद्यं ब्रह्म । तत् ब्रह्मणो जन्मादिकर्तृ-त्वम् । अन्यथा श्रुत्याऽरोप्यान् इते इत्येवं रूपम् । श्रुतिविरोधः सत्यज्ञानाऽनन्तत्वकर्तृत्वादीनां गोत्वाश्वत्वादीनामिव सहानवस्थान् रूपो विरोधो न कापि सिद्धोऽस्तीति भावः। कल्पोपि 'सर्वभावः

# वेदेनैव तावत् कर्तृत्वं वोध्यते । वेदश्च परमाप्तोऽक्षरमात्रमप्यन्यथा न वदति ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मधिगम्यत्वेनोभयवैशिष्टवस्याऽविरुद्धत्वात् । 'नहि श्रुतिविरोधोऽस्ति कल्पोऽपि न विरुध्यत' इति । अथाऽभ्युपेत्यापि विरोधसमाधानमाहुः—'कल्पोऽपी'ति । कल्पः पक्षः । विरोध्योऽस्तीति शेषः । सोऽपि ब्रह्मणि न विरुध्यते । नच कर्तृत्व इत्यारभ्योपपत्तेरित्यन्तेन व्याख्यातः ।

नतु तेषां विरोधे कथं सामानाधिकरण्यंमित्यत आहुः—'सर्वभावसमर्थत्वाद्चिन्त्यैश्वर्य-वदि'ति । त्रह्मादीनामप्यचिन्त्यैश्वर्यवत्त्वेन त्रह्मणि सर्वोपपत्तेः । अत एव 'नैषा तर्केण मितराप-नेये'त्यादिश्चतिरपीममेवार्थमाह । तत्र विनिगमकमाहुः—'सर्वभावसमर्थत्वादि'ति । सर्वरूपेण

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

'सर्वभावे'ति । सर्वभवने समर्थत्वाद्दृहदकर्तृ कर्तृ भवतीत्यर्थः । ननु कथं श्रुतिविरोधो नास्तीत्यत आह—'वेदेने'ति । ब्रह्मविदामोति परिमत्यनेन साधनं फठं चोक्तम् । तत्र साधनविषयीभूते ब्रह्मणि सत्यं ज्ञानिमत्यादिना खरूपठक्षणमुक्त्वाऽकर्तृत्वं प्रतिपादितम् । फठकर्मीभूते परे ब्रह्मणि 'तस्माद्वा एतस्मादि'त्यादिवाक्येन कार्यठक्षणमुक्त्वा कर्तृत्वं प्रतिपादितम् । अथ च ब्रह्मणा विपिश्चिते-त्येतद्वाक्यगततृतीयान्तेन ब्रह्मपदेन परस्यैव विवरणं क्रियते । तेन च कृत्वा किं ज्ञायते ठक्षणद्वयस्यैकं ब्रह्मैव ठक्ष्यमिति ठक्षणयोविरोधाभावः। तथा चाचिन्त्यैश्वर्यवन्त्वात् वेदेनैव कर्तृत्वमकर्तृत्वं च वोध्यत

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ताद्दशो वेदशब्द एव । वेदवाक्यिमिति यावत् । ब्रह्मणः कर्तृत्वं नास्तीत्याकारकवेदवाक्याऽभावादिति भावः । नतु यथा—'वर्हिद्वसद्नं दामी'ति मन्ने ठवनाछिङ्गादनेन मन्नेण वहींषि छुनीयादिति श्रुतिः कल्प्यते । तथाऽत्रापि प्रत्यक्षश्रुतिविरोधाभावेऽपि स्वरूपठक्षणविरोधभावाछिङ्गात्कल्पितता-दश्रुतिविरोधो भविष्यतीत्यत आहुः—'कल्पोऽपी'ति। अत्र अकर्तिरे च कारके संज्ञायामिति कर्मणि वज् । कल्पोऽपि वेदभाग इत्यर्थः । प्रत्यक्षायाः कर्तृश्रुतेः प्रावल्यादिति भावः । अन्यर्थेद्या ऋचोऽपि ठिङ्गात्कल्पितश्रुत्येन्द्रोपस्थानाऽङ्गत्वमेव स्यात् । तथा च प्रत्यक्षया तया कल्पितायास्तस्या वाध्यत्वान्न तद्विरोध इत्यर्थः । नतु सत्यत्वकर्तृत्वयोः सहाऽनवस्थानठक्षणो विरोधो भवतीत्यतो वदन्ति-'सर्वभावे'ति । भावो धर्मः । तथा च सर्वधर्माश्रयत्वात्तथा तत् । यद्वा । नतु कर्तृत्वे कारणा-ऽन्तरसापेक्षात्वादसङ्गश्रुतिविरोध इत्यत आहुः—'सर्वे'ति । भवनं भावः सर्वत्वेन भावः सर्वन्भावः । स्वस्थेव सर्वभावे समर्थत्वादिभन्ननिमित्तोपादानक्रपतयाऽचिन्त्यैश्वर्यवद्वह्वेति नाऽसङ्गश्रुति-भावः । स्वस्थेव सर्वभावे समर्थत्वादिभन्ननिमित्तोपादानक्रपतयाऽचिन्त्यैश्वर्यवद्वह्वेति नाऽसङ्गश्रुति-

# श्रीलाल्सम्हकृता गूढार्थदीपिका।

निष्क्रियत्वादीनां सहाऽनवस्थानलक्षणो विरोधो नास्ति । यतः सर्वभवनसमर्थे ब्रह्मणि विरोधो नास्तित्वर्थः । 'कल्पोऽपी'ति । कल्पसूत्रमपीत्पर्थः ।

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

'सर्वभवन'मित्येवरूपकल्पस्त्रमि । न विरुध्यते सर्वभवनसमर्थत्वादकत्रिपि कित्रिंद्यर्थसम्भवान्न विरुध्यते इत्यर्थः । विरोधाभावे युक्तिमाहुः—'सर्वभावे'त्यादि । सर्वरूपैर्भवनं सर्वभावस्तत्र सम-र्थत्वादित्यर्थः । सर्वभवनसामर्थ्यमुपपादयन्ति—'अचिन्त्ये'त्यादि । तच्च 'सत्यं चानृतं च सत्यमभव द्यदिदं कित्र तत्सत्यमाचक्षते' इति शुत्युक्तरूपम् । वेदेनैव 'यतो वा इमानि भूतानि' 'आनंदाद्भे- अन्यथा सर्वत्रैव तदविश्वासप्रसङ्गात् । न च कर्तृत्वे विरोधोऽस्ति । सत्यत्वादिधर्मवत्कर्तृत्व-स्याप्युपपत्तेः । सर्वथानिधर्मकत्वे सामानाधिकरण्यविरोधः । सत्यज्ञानादिपदानां धर्मभे-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

भवनं भावस्तिस्मिन्समर्थं हि तत् । 'सत्यं चानृतं च सत्यमभवद्यदिदं किंच तत्सत्यमाच-क्षत्त' इत्यादिश्वतेः । तथा च यथैकरसमि बह्म 'सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे'त्यादौ सत्यादिपदप्रवृ-त्तिनिमित्तधर्मवद्भवति । तथा च कर्तृत्वादिविशिष्टमप्यस्तीति न काचिद्तुपपत्तिः । नतु नास्त्येव ब्रह्म सत्यादिपदप्रवृत्तिनिमित्तधर्मवत्तस्य निषेधमात्रपर्यवसितत्वेन सर्वथा निर्धर्मकत्वादित्यत आहुः—

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधंरविरचितं विवरणम्।

इति भावः । ननु कचिद्वेदस्याप्यारोपितार्थवोधकत्वं स्यादित्यत आह—'वेदश्चे'ति । अन्यथा आरोपितमर्थम् । अन्यथा कचित्स्थले तथा स्वीकारे । 'अस्ती'ति । आरोपितार्थस्य स्वर्गकामो यजेते-त्यत्रापि सत्वेन सन्मार्गोच्छेदापित्तः । 'न चे'ति । अस्तीत्यनेनान्वितम् । 'विरोध' इति । ग्रुद्धब्रह्मणो निर्धमकत्वेन तत्र कर्तृत्वस्वीकारे स्वरूपलक्षणिवरोध इत्यर्थः । ग्रुद्धस्य निर्धमकत्वमेव नास्तीत्याहुः—'सत्यत्वादी'ति । आदिना ज्ञानत्वानन्तत्वपरिग्रहः । 'सामानाधिकरण्य' इति । एकार्थप्रति-

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

विरोधः । अथवा कल्पितश्रुतिविरोधाभाव एवायं हेतुः । तथा च खस्यैव सर्वरूपेण भवनसमर्थत्वा-तादृशमेव तदिति कल्प्यस्य वेदभागस्य ठौकिककर्तृत्विनिषधपरत्वान्न तद्विरोध इस्थर्धः । कारिकार्थं विशद्यन्ति—'चेदेनैवे'त्यादि । ननु वोध्यते परमारोपितम् । तत्राहुः—'वेद्श्चे'ति । 'अन्यथे'ति । वाधितार्थम् । 'अन्यथे'ति । वाधितार्थवकृत्वे । 'सर्वत्रे'ति । विधिमन्ननिषधारो स्वरूपठक्षणारो च । 'कर्तृत्व' इति । सत्यत्वादिधमेरिति शेषः । यथैकरसमिष सत्यादिपदत्रवृत्तिनिमित्तधर्मवत् । तथा

# श्रीलाॡभद्दकृता गूढार्थदीपिका।

यद्वा कल्पोऽपि पक्षोपि, ब्रह्म कर्तृत्वादिधर्मरहितमिति पक्षोऽपि न विरुद्ध्यते। कर्तृत्वादिषु विद्यमानेऽप्यकर्तृत्वादेः स्वीकारे वाधकाऽभावात्। सर्वभवनसमर्थत्वाद्विरुद्धधर्माश्रयत्वादिति भावः। 'सर्वन्नैव तद्विश्वासप्रसङ्गादि'ति। ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्यादौ विध्यंशे, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यादिस्वरूपलक्षणांशे वेदो ह्यविश्वसनीयः स्याद्यदि काऽप्यक्षरमात्रमप्यन्यथा वदेदिति भावः। 'न च कर्तृत्वे विरोधोऽस्ती'ति। कर्तृत्वाऽङ्गीकारे स्वरूपलक्षणेन विरोधो नास्तीत्यर्थः। तत्र हेतुः—'सत्यत्वादि धमेवदि'त्यादि। नतु सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति श्रुतौ सत्य पदेनाऽसत्यं, ज्ञान पदेन जडो, ऽनन्तपदेन सान्तो व्यावर्त्यत इति त्रिभिः पदेरेक एवार्थ उच्यत इति न तत्र ब्रह्मणि सत्यत्वमायातीत्याशङ्क्याऽऽहुः—'सर्वथा निर्धमेकत्वे' इत्यादि। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेन भगवर्त्ययशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

वेत्यंदि वेदेनैवेत्यर्थः । परमाप्तः परमसत्यवक्ता । अन्यथा वेद्स मिथ्यावकृत्वे । सर्वत्रैव अगिहोत्रदर्शपूर्णमासज्योतिष्टोमादिविधिषु, 'निष्कलं शान्तमनवद्य'मित्यादिसर्वस्मिन् वेदे । तद्विश्वासेत्यादि । वेदप्रामाण्येऽविश्वास इत्यर्थः । विरोधोऽस्ति सर्वभवनसमर्थत्वादेव विरोधो नास्तीत्यर्थः ।
ननु निर्धमेके कर्नृत्वधमोऽसम्भवीत्यत आहुः—'सत्यत्वादी'त्यर्थः । ननु सत्यज्ञानानन्तादिपदानि
शुद्धधर्मिमात्रस्य सत्यज्ञानानन्तस्वरूपस्यव वोधकानि न तु धर्मविशिष्टस्यापीत्यत आहुः—'सर्वथे'-

देनैव तदुपंपत्तेः । न च कर्तृत्वं संसारिधमीं देहाद्यध्यासकृतत्वादिति वाच्यम् । प्रापिक्वके कर्तृत्वे तथैव, न त्वलौकिककर्तृत्वे । अत एवास्येत्याह । 'अस्ये'ति पुरोवर्ती प्रपन्न इदमा-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'सर्वथे'ति । तथा सित भिन्नेभ्यो धर्मेभ्य एकरूपधर्मिवोधकत्वलक्षणं सामानाधिकरण्यं कथमुपपद्येत । तथा च तदुपपत्त्यर्थं यथैकरसेऽपि धर्मभेदाभ्युपगमस्तथा कर्तृत्वादेरपील्यथः । अचिन्त्यैश्वर्यमेव दृढीकर्तुं किंचिदाशङ्क्य समाद्धते—न चेति । ननु कर्तृत्वस्य देहाध्यासकृतत्वेन संसारित्वादसङ्गे तस्मिन्कथं तत्सम्भव इति चन्न । प्रापंचिके लौकिके तस्मिस्तथा नियमेऽप्यलौकिके तस्याऽभावात् । अलौकिकत्वे विनिगमकमाहुः—'अत एवे'ति । अत्रेदमाऽनेकभूतभौतिकादिलोकाद्भुतरचनायुक्तकोटिन्नह्माण्डरूपोऽत

पादकत्वरूपसामानाधिकरण्यविरोध इत्यर्थः । तदेवोपपादयति—'सत्ये'ति । धर्मभेदेनैवेति । यथा नीठोत्पठिमत्यादौ नीठत्वमुत्पठत्वमेकस्मिन्नुत्पठे वर्तत इति कृत्वा नीठाभिन्नमुत्पठं इत्यभेदप्रकारका-ऽभेदसंसर्गको वा शाब्दबोधो जायते । तथा सत्यं ज्ञानिमत्यादाविष धर्मभेदेनैवोपपित्तर्भविष्यतीति भावः । 'संसारी'ति । जीवधर्म इत्यर्थः । 'तथेवे'ति । देहाध्यासकृतत्वमेव । अस्मिन्नर्थे सूत्रका-रसम्मितमाहुः—'अत एवे'ति । 'अस्ये'ति । अठौिकककर्तृत्वं भगविन्नष्ठमेवत्यभिप्रायेणैव जन्माकैश्चिह्नरिकता वेदान्तविन्द्वका ।

कर्तृत्वादिधर्मवद्पीति न काप्यनुपपत्तिः । ननु 'अस्थूलं' 'निष्क्रियं निष्कलं'मिलादिवाक्या-ऽनुरोधान्निर्धर्मकमेव तदिति कथं सत्यत्वादिवत्कर्तृत्वाद्यपपत्तिरित्यत आहुः—'सर्वथे'ति । तथा सति भिन्नेर्धमेरिकधर्मिवोधकत्वरूपसामानाधिकरण्याऽनुपपत्तिः । 'तदुपपत्तेरि'ति । सामानाधिकर-ण्योपपत्तेः । ननु तथाप्यप्राकृते ब्रह्मणि कर्तृत्वं नोपपत्तिक्षमित्याशङ्क्य निषेधन्ति—'न चे'ति । 'तथेवे'ति । देहाद्यध्यासकृतत्वम् । एतेन कारिकोक्ताऽचिन्त्यैश्वर्यवत्त्वं विवृतं ज्ञेयम् । तत्र विनि-

श्रीलाल्भट्टलता गुढार्थदीपिका।

त्यादिपदानां यानि प्रतिपाद्यानि तेषां सत्यत्वचिद्रूपत्वाऽनन्तत्वादीनां सामानाधिकरण्यविरोधः । भिन्नेभ्यो धर्मेभ्य एकधिमंबोधकत्वलक्षणं सामानाधिकरण्यं नोपपद्येतेत्यर्थः । अयमर्थः । यद्यसत्यजड-सान्तव्यावृत्तमेकमेव वस्तु प्राद्यां स्यातदा सत्यादिपदत्रयोक्तिव्यर्था स्यात् । पौनस्त्त्त्यापत्तेः । स्वार्थ-त्यागरूपदोपाऽऽपत्तिस्तु वर्तत एवेति तथा व्याख्यानमनुत्तमिति भावः । अतः सत्यत्वचिद्रूपत्वा-ऽनन्तत्वानां सामानाधिकरण्यमादर्तव्यम् । धर्मभेदेनैच तदुपपत्तेरि'ति । सुन्दरसुस्पर्शा-ऽस्णोत्पलमित्यादौ सुन्दरत्वादीनां धर्माणां भेदेनैव सामानाधिकरण्योपपत्तेः । एकाधिकरणवृत्तित्वं

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

त्यादि । सामानाधिकरण्यविरोधः नानापदार्थतावच्छेदकविशिष्टानामभेदेन वोधस्यैव सामाना-धिकरण्यपदार्थत्वात्पदार्थतावच्छेदकधर्माणां धर्मिण्यनङ्गीकारे च तादशबोधस्यानुत्पत्तिरूपो विरोध इति भावः। तदुपपत्तेः सामानाधिकरण्येन वोधोपपत्तेः। 'नच्चे'त्यादि। संसारिधर्मः 'अहङ्कारविमृढात्मा कर्ताहमिति मन्यते' इति भगवद्वाक्यात्संसारिधर्म इत्यर्थः। 'देहे'त्यादि। आत्मत्वेन देहे ज्ञाते तत्र कर्तृत्वस्यारोपादित्यर्थः। प्रापश्चिके अविद्याकृतदेहाद्यध्यासविष्ठिष्ठे। तथैच संसारिधर्मत्वमेव। अत्यो-किककत्वृत्वे वेदचोधितव्रद्यनिष्ठकर्तृत्वे। अत एव उक्तत्रक्षणरूपकर्तृत्वस्यात्रोकिकत्वादेव। अस्ये- निर्दिश्यते । अनेकभूतभौतिकदेवतिर्यञ्चनुष्याऽनेकलोकाद्भुतरचनायुक्तब्रह्माण्डकोटिंरू-पस्य मनसाष्याकलयितुमशक्यरचनस्याऽनायासेनोत्पत्तिस्थितिभङ्गकरणं न लौकिकम्। प्रतीतञ्च निषेध्यं नाऽप्रतीतं, न श्रुतिप्रतीतम्। सत्यत्वादयश्च लौकिकाः। ततः सर्वनिषेधे

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

एव तदितिरिक्तेन मनसाऽप्याकलपितुमशक्यः प्रपंचो निर्दिश्यते । तस्याऽप्यनायासेन वीक्षणमात्रेणो-त्यत्त्यादिकरणं न लोकिकम् । तथा च तस्याऽलोकिकत्वान्न देहाद्यध्याससम्भावनेति भावः। नतु लोके देहाद्यध्यासं विना कर्तृत्वस्याऽदृष्टत्वात्तत्प्रत्यक्षस्य ज्येष्ठप्रमाणत्वात्तद्विरुद्धं तत्तेन निपेध्यमित्यत आहुः—प्रतीतं चेति। यद्धि प्रतीतं तिन्नपेध्यम् । नाऽप्रतीतम् । निपेधस्य प्राप्तिपूर्वकत्वात् । अप्रतीतिनिषेधेऽस-तोऽपि निषेधप्रसङ्गः। न हीदमा निर्दिष्टस्य कार्यस्य कर्तृत्वं लोके प्रतीतम् । येन प्रत्यक्षादिना तिन्नपिध्येत । नतु लोके तस्याऽप्रतीताविप श्रुतौ प्रतीतत्वान्नाऽप्रतीतत्विमत्याशङ्काऽऽहुः - 'न श्रुतिप्रतीतिमि'ति ।

गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

यस्यसम् स्त्रेऽस्रेत्युक्तमित्यर्थः—'इद्में'ति । इदंशब्देनेत्यर्थः । अठौकिककर्तृत्वमेवाऽऽहुः— 'अनेके'ति । नन्वस्थूलमनिष्वत्यादिवाक्यानां निर्धर्मकत्रह्मप्रतिपादकत्वात्स्थूलत्वादीनां निषेध इव कर्तृत्वनिषेधोऽपि सम्भवतीत्यत आहुः—'प्रतीतिमि'ति । अभावज्ञाने प्रतियोगिज्ञानस्य कारण-त्वादनेकत्रह्माण्डकर्तृत्वस्य लोके प्रतीत्यभावादप्रतीतकर्तृत्वस्य निषेधो न सम्भवतीत्याशयेनाऽऽहुः— 'नाऽप्रतीतिमि'ति । ननु तस्माद्धा एतस्मादित्यादिश्रतिप्रतीतकर्तृत्वस्य निषेधः स्यादित्यत्त आहुः—'न श्रुतिप्रतीतिमिति । अतिरात्रे षोडिशानं यह्नातीत्यनेन षोडिशाग्रहस्य ग्रहणं विहितं तदङ्गत्वेन समयाध्युषिते सूये पोडिशानस्तोत्रमुपाकुर्यादित्यनेन स्तोत्रोपाकरणमि विहितम् । कुत्रचित् । नातिरात्रे षोडिशानं यह्नातीत्यनेन वाक्येनातिरात्रे षोडिशाग्रहस्य निषेधोऽपि बोध्यते । तेन च कृत्वा विकल्पः प्रतीयते यथा, तथात्रापि श्रुतिप्रतीतकर्तृत्वस्य निषेधे तुल्यवलत्वाकिश्चिहरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

गमकमाहुः—'अत एवे'सादिना । 'अनायासेने'ति । वीक्षणमात्रेणेसर्थः । 'न लौकिक-मि'ति । एतादशसाऽस्तैतादशकर्तृत्वं न लोकसिद्धमिसर्थः । लौकिकदृष्ट्या लोकैः प्रतीतं यदेहा-यध्यासकृतं कर्तृत्वं तदेव श्रुत्या निषेध्यं ब्रह्मणोऽप्राकृतत्वज्ञानाय न लोकाऽप्रतीतमलौकिककर्तृत्व-मिस्याहुः—'प्रतीनमि'त्यादिना । नापि श्रुतिप्रतीतं श्रुत्या निषेद्धं शक्यम् । समवलत्वेन वाध्य-वाधकत्वाऽभावात् । तदेतदुक्तं 'न श्रुतियतीतिमि'ति । नन्वसद्वा इद्मग्र आसीदित्या-

श्रीलाल्सभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

सुन्दरत्वसुस्पर्शत्वारुणत्वादीनामेकस्मिन्नत्वछे वृत्तिर्धर्मभेदेनैव दृष्टा । तथाऽत्रापि सत्यत्वज्ञानत्वाऽन-नतत्वादीनामेकस्मिन् ब्रह्मणि वर्तनम् । यथा सत्यत्वादयो धर्मा ब्रह्मणि विद्यन्ते तथैव श्रुत्युक्ताः कर्तृत्वादय इति न सर्वात्मना निर्द्धर्मकत्विमिति तात्पर्यम् ।

नन्वस्थूलादिवाक्यानां काऽवकाश इत्याकाङ्कायामाहुः—प्रतीतं च निषेध्यमिति । लोक-प्रतीतानामेव स्थूलत्वादीनां निषेधः । न तु श्रोतानामित्यर्थः । अत एवा'ऽस्थूलमनण्वहस्विम'-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

त्याह 'जन्माद्यस्य यत' इस्रनेन स्त्रकार आहेत्यर्थः । अलौकिककर्तृत्वमेवोपपादयन्ति 'अस्ये'सा-दिना, नाविद्याकृताध्यासविष्नष्टम् । फलितमाहुः—'प्रतीत'मिस्यादि । तथा च निषेधस्य प्रतियोगि- गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

निह लौकिकैः प्रमाणैस्तित्रपेद्धं शक्यम् । तस्याः सर्वतोऽभ्यहिंतत्वेन तेषां तत्रासामर्थ्यात् । समानविषय-त्वाऽभावाच । अन्यथा समस्तोपाध्यनविद्धन्नाऽनन्ताऽऽनन्दचैतन्यैकरसमुदासीनमेकमिद्धतीयमात्मतत्त्वं श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणसिद्धमहिमित्यनुभवेन प्रादेशिकाऽनेकविधशोकदुःखादिप्रपञ्चोपप्लुतमात्मतत्वं दर्शयता वाध्येत । न च ज्येष्ठप्रमाणप्रत्यक्षविरोधादाम्नायस्यैव तदपेक्षस्याऽप्रामाण्यमुपचिरतार्थत्वं वेति साम्प्रतम्। तस्याऽपौरुषेयत्वेन निरस्तसमस्तदोषाशङ्कस्य स्वतःसिद्धप्रमाणभावस्य स्वकार्ये प्रमितौ प्रमाणान्तराऽनपेक्षत्वात् । ननु प्रमितावनपेक्षत्वेऽिष स्वोत्पत्तौ प्रत्यक्षाऽपेक्षत्वात्तिहिरोधादनुत्पत्तिलक्षणमप्रामाण्यं स्यादिति चेन्न । उत्पादकाऽप्रतिद्वन्द्वत्वात् । न द्याम्नायजन्यं ज्ञानं व्यावहारिकं प्रत्यक्षस्य प्रामाण्य-मुपहन्ति, येन कारणाभावात्स्वयं न भवेदिष तु पारमार्थिकम् । न चैवमतात्त्विकप्रमाणभावेभ्यः कथं तात्त्विकप्रमाणोत्पत्तिरिति वाच्यम् । अतात्त्विकप्रमाणभावेभ्यःऽिष सांव्यावहारिकेभ्यस्तत्त्व-ज्ञानोत्पत्तिदर्शनात् । यथा वर्णे हस्वत्वदीर्घत्वादयोऽन्यधर्मा अपि समारोपितास्तत्वप्रतिपत्तिहेतवः । गोस्वामिश्रीमहिरिधरविर्वितं विवरणम्।

द्विकत्यः स्यान्नतु निषेधः स्यादित्यतो न श्रुतिप्रतीतं निषेध्यमिति भावः । नतु मास्तु कर्नृत्वनिषेधः । श्रुत्युक्तं सत्यत्वादिकं तु लोकप्रसिद्धमि तस्यैव निषेधोऽस्त्वित्यत आह—'सत्यत्वे'ति । लौकिकालौ-किकत्वेनादताः । 'तत' इति । तदनन्तरमित्यर्थः । सर्वेनिषेधे लोकश्रुतिप्रतीतसाधारण्येन सर्व
कैश्चिद्वरचिता वेदान्तचन्द्वका ।

दिश्रत्या सदेव सौम्येद्रिमित श्रुतिप्रतिपादिता अपि सत्यत्वाद्योऽठौकिका एवेति निषिध्यन्त एवेत्याशङ्क्याऽऽहुः—'सत्यत्वाद्य' इति । यदि तेऽपि ठौकिकसिद्धा भवेयुस्तत्त्वेनैव च निषेध्याश्चेत्स्युस्तदा ठौकिकाऽठौकिकसर्वधर्मनिषेधे ब्रह्मणोऽज्ञानमेव भवेत् । ठक्षणाऽधीननिरूपणत्वा-छक्ष्यस्य । तथा च तमेव विदित्वेत्यादिश्चितिवरोधः । अथवा 'असदेवेति श्चुत्या, निष्क-ठादिश्चत्या वा ये निषेध्याः सत्यत्वादयस्ते ठौकिका एव । अन्यथा ततोऽठौकिकानामपि तेषां निषेश्चारहम्बन्ना गृहार्थद्यापिका ।

स्वनेनाऽणुत्विनिषंघोऽणोरणीयान् महतो महीयानित्यनेनाऽणुत्विनिधानं च संगच्छते। निषेधिनिध्योभिन्नविषयत्वात्। दोषविशेषवशाछोकानुसारि यदणुत्वं प्रतीतं, तस्य निषेधात्। प्रमाणान्तरा-ऽवेद्यमुपनिषदेकवेद्यस्याऽणुत्वस्य विधानात्। 'नाऽप्रतीति मि'ति। प्रसञ्जयितुमशक्यत्वेन निषेधा-ऽविषयत्वादप्रतीतं न निषिध्यत इत्यर्थः। नतु तर्द्धेकया श्रुत्या प्राप्तस्याऽपरया श्रुत्या निषेध इत्येव कुतो नोच्यत इत्याकाङ्कायामाहुः—'न श्रुतिप्रतितिमि'ति। समानवल्वेन निषेधाऽनर्दत्वात्। विधानवैयर्थ्यापातात्सर्वत्र तथानुपलम्भाच न श्रुतिप्राप्तस्य निषेध इत्यर्थः। अत एवाऽजरममरमभ्यमित्यादिश्रुतिषु मरणनिषधः। अमात्प्रतीतस्यैव मरणस्य निषेधः। न हि कापि श्रुतिर्मरणं विधाने । अत एकत्र निर्णातः शास्त्रार्थोऽपरत्रापि नेय इति न्यायात् सर्वत्रैव श्रुतौ ये धर्मा निषिध्यन्ते ते दोषवशात्प्रतीता एव। ये तु विधीयन्ते ते त्वलोकिकाः श्रुत्येकसमधिगम्या इति निर्दुष्टो निर्णयः। भगवर्दायशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

प्रहसापेक्षत्वादप्रतीतिनिषेधो न भवतीत्यर्थः । न श्रुतिप्रतीतं श्रुत्या प्रतीतस्य श्रुत्या निषेधे विकल्प एव भवेन्नतु निषेध इत्यर्थः । नन्व'सदेवेदमय आसीत्' 'नासदासीन्नो सदासीदि'त्यादिश्रुतिभिः 'सत्यं ज्ञानिम'त्यादिश्रुतिप्रतीतस्य सत्यत्वादेरिप निषेधात्कथं श्रुतिप्रतीतं निषेद्धमश्कृयमित्यत आहुः— तद्ज्ञानमेव भवेत्। न च सत्यत्वादिकं छोके नास्त्येव। व्यवहारमात्रत्वात्। कारणगत-सत्यत्वं प्रपञ्चे भासत इति वाच्यम्। तर्हि कर्तृत्वं तथा कुतो नाङ्गीक्रियते?। स्मृतिश्च स्वी-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

इदं शाब्दानुभवस्य ज्येष्ठप्रमाणजन्यत्वमङ्गीकृत्योक्तम् । वस्तुतस्तु यत्र ठौिकके शाब्द इयं रीतिस्तत्राठपौरुषेये तिस्मिन्का शङ्का प्रत्यक्षजन्यस्य वाधस्य । ननु ठौिककप्रमाणिर्निपेधाठसंभवेऽपि 'निष्कियमि'त्यादिश्चत्येव तिन्निष्ध्यमिति चेत् —स्वोक्तिनिषेधे प्रतारकत्वप्रसङ्गेन परमाप्तत्वं श्चतेव्याहन्येत । उभयोरिप श्चतित्वाऽविशेषाद्धाध्यवाधकभावाऽनुपपत्तेश्च । नन्वसद्वेद्मग्न आसीन्नासदासीन्नो
सदासीदि'त्यादिभ्यः सत्यत्वादेर्निषेधातस्य च श्चत्येकसमधिगम्यत्वात्कथं श्चतिप्रतीतं श्चत्या न वाध्यत इत्याशक्त्याऽऽहुः—'सत्यत्वाद्यश्च ठौिकिका' इति । निषिध्यन्त इति शेषः । सर्वेषां निषेधे
बाधकमाह—'तत्त' इति । त्रह्मणः सर्वेषां निषेधे तस्य ब्रह्मणोऽज्ञानमेव भवेत् । ठक्षणनिद्धपणाधीनिक्क्षपत्वाछक्ष्यस्य । तथा च 'तमेव विदित्वे'त्यादिश्चतयो वाधिता एव भवेयुरित्यर्थः । ननु
सांव्यावहारिकं तन्नास्त्येव । अस्तिभातिप्रियत्वेन तदन्वयस्यैव समन्वयसूत्रे वक्ष्यमाणत्वात् । तथा

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

निषेधे । तद्ज्ञानमेव ब्रह्माज्ञानमेव । केनचिद्रप्रेण निरूपणं कर्तव्यं, सर्वनिषेधे निरूपणं कर्तु-मज्ञक्यत्वाच्छास्रवैयर्थं स्वरूपलक्षणवैयर्थं च स्यादिति भावः । 'न चे'ति । ब्रह्माऽज्ञानाऽभावाय श्रुतिप्रतीतमेव सत्यत्वं न लोकप्रतीतमिति न तस्य निषेध इति भावः । समाधानमाहुः—'तहीं'ति । तिहें श्रुतिप्रतीतनिषेधाऽस्वीकारे । तथा श्रुतिप्रतीतत्वादिषध्यम्। कर्तृत्वस्य स्मृतिप्रतीतत्वमप्याहुः— 'कर्तें'ति ।

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

धात्तदुभयनिषेधे तदज्ञानापितिरित्यर्थः । फठं च प्र्वीक्तमेव । ननु ठोके तत्सत्यत्वादिकं नास्त्येव । मानं तु कारणगतस्यैव तस्यत्वाकिका एव त इति तत्राहुः—'न चे'ति । 'तर्ही'ति व्रह्मण्यठौिकिकतदङ्गीकारे । तथाऽठौिककं कर्तृत्वम् । सत्यत्वसमानयोगक्षेमत्वात्कर्तृत्वस्थेति हृदयम् । किञ्च ताद्यकर्तृत्वाऽङ्गीकारे स्मृतिसङ्गतिस्वीकारक्तपो गुणोऽपीत्याहुः—'स्मृतिश्चे'ति । ननु वस्तुस्वभाव-

# श्रीलाॡभद्दकृता गूढार्थदीपिका।

एवमेव सर्वत्र निर्वाहात्। 'सत्यत्वाद्यश्च लौकिका' इति। यदि यतो वा इमानि भूता-नीत्यादिश्चितिसिद्धमपि कर्तृत्वं लौकिकं मत्वा ब्रह्मणि नाऽऽद्रियते, तदा तु सत्यं ज्ञानिमिति श्चितिसिद्धाः सत्यत्वादयोऽपि लौकिका इति मत्वा नाऽऽदरणीया इत्यर्थः। ननु तर्द्धीस्तिसत्यत्वा-दीनामप्यनादरणीयतेत्याशङ्क्याऽऽहुः—'ततः सर्वनिषेधे तद्ज्ञानमेव भवेदि'ति। धर्ममात्र-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

सत्यत्वाद्य इति। तथा च ठौकिकसत्त्वादेरेवोक्तश्रुत्या निषेधः कृतो नतु श्रुतिप्रतीतसत्त्वादेरित्यर्थः। नन्वस्तिभातिप्रियमितिब्रह्मस्कर्षान्तःपास्यस्तित्वमेव सत्यत्वं ठोके प्रतीयते तच सर्वत्र व्यापकब्रह्मस्व-स्त्रपान्वयेनैव प्रतीयते तच न ठौकिकमित्याहुः—'न च सत्यत्वे'त्यादिना। व्यवहारेत्यादि। प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वेन सत्यत्वव्यवहारनिर्वाहार्थम्। कारणगतमेव विवर्तोपादानगतमेव। तथा ब्रह्मगतम्। ठोके

कृता भवति 'कर्ता कारियता हिर'रिति। न चाऽऽरोपन्यायेन वक्तं शक्यम्। तथा सत्यन्यस्य स्यात्। तत्र न प्रकृतेः। अये स्वयमेव निषिध्यमानत्वात्। न जीवानाम्। अस्वातच्च्यात्।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

च तदेव पारमार्थिकं कारणगतं कार्ये भासत इत्याशङ्का प्रतिवन्दिदानेन समाद्धते—'न च सत्य-त्वादी'ति । प्रतिवन्दिनमाह—'तर्ही'ति । तत्समानयोगक्षेमत्वात्कर्तृत्वस्य । अधिकं तत्रानुप्रविष्टं न तु तद्धानिरितिन्योयनाऽऽह—'स्मृतिश्चे'ति । अत एव चशब्दः ।

नतु नित्यग्रद्धमुक्तस्वभावे ब्रह्मणि अन्यगतकर्तृत्वारोपाऽनुवादेनैव सर्वोपपत्तौ कस्मात्पारमार्थिकं तद्रश्युपगम्यत इत्यत आहु:—'न चे'ति । आरोपो ह्यसिन्नहितविषयः परत्र पूर्वदृष्टावभासः । स चाऽत्र न संभवति । अन्यपदार्थे तस्य निरूपितुमग्रक्यत्वात् । कथमग्रक्यत्व'मजामेकामि'त्यादिना प्रकृतौ तस्य विद्यमानत्वादित्यत आहुः—'तन्न न प्रकृतेरि'ति । अत्रेदमानिर्देशेन पूर्वोक्तन्विशेषणद्वयविशिष्टस्य नामरूपाभ्यां व्याकृतस्य जगतः कर्तृत्वमचेतने न सम्भवति । यत्वलु नाम्ना रूपेण च व्याकृतं तचेतनकर्तृकं दृष्टं, यथा घटादि । चेतनो हि संकल्पात्मना बुद्धौ घट इति नाम्ना रूपेण च कम्बुग्रीवादिनाऽऽलिल्य घटं निष्पाद्यतीति नाऽचेतने तथाकृतिः सम्भवतीति न प्रधानस्य कर्तृत्वं सम्भावियतुमिप शक्यमित्यादियुक्तिभिः सूत्रकारेणैव निराकरिष्यमाणत्वादित्यर्थः । नतु चेतना इन्द्रादयो, ग्रहा वा जगजनियष्ट्यन्ति कृतं नित्यग्रुद्धमुक्तस्वभावेन ब्रह्मणेत्यत आह—'न जी-वानामि'ति । तत्र हेतुमाहुः—'अस्वातन्त्र्यादि'ति । कानिचिद्धतान्याकाशादीनि, कानिचिद्धौ-तिकानि देवितर्यञ्चनुष्यादिरूपाण्यनेकलोकरूपाणि च । तेषामप्यद्भुताऽपरिमितज्ञानिक्रयाशक्तीनां वि-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

ननु खरूपलक्षणभङ्गान्यथानुपपत्या सत्यत्वं ब्रह्मणि वक्तव्यं, कर्तृत्वं तु न वक्तव्यम् । तस्मा-द्वेत्यादिश्चत्युक्तकर्तृत्वोपपत्तिस्त्वारोपादेवेत्याशङ्कते—'नचे'ति । शक्यमित्यनेनाऽन्वितम् । तथा स्रति अन्यगतकर्तृत्वस्य ब्रह्मण्यारोपे क्रियमाणे सति । कर्तृत्वस्याऽन्यगतत्वमेव नास्तीत्याहुः—'न प्रकृतेरि'ति । अग्रे ईक्षत्यधिकरणे । 'अस्वातन्त्र्यादि'ति । प्रपञ्चमध्यपातित्वेनोत्पत्तिस्थिति-

# ं कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

विरुद्धत्वाद्वसणि पारिमाधिकं कर्तृत्वं न वक्तुं शक्यम् । श्रुत्यादिसङ्गतिस्त्वन्यगतकर्तृत्वारोपादेवे-त्याशङ्का समादधते—'न चे'त्यादि । 'तथा सती'ति । कर्तृत्वाऽऽरोपे सति । पारिमाधिकं तदन्यस्य स्यात् । जडजीवावेव द्वावन्यपदार्थाविति पूर्वं जडे तिन्नपेधन्ति—'तन्न ने'ति । अग्र ईक्षत्य-धिकरणादौ । जीवानां निषेधन्ति—'ने'ति । 'अस्वातन्त्र्यादि'ति । कारणान्तरसापेक्षत्वात् ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

बद्यगतकर्तृत्वसत्तासाधिकां स्मृतिमाहुः—'कर्ते'त्यादि । ननु नित्यग्रुद्धेत्याद्यक्तब्रह्मण्यन्यगतकर्तृ-त्वारोपेण श्रुत्यानुवादेपि कर्तृत्वच्यवहारोपपत्तेर्वास्तवकर्तृत्वस्वीकारे प्रयोजनाभाव इत्यत आहुः—'नचारोपे'त्यादि। वक्तं दाक्यं ब्रह्मणि कर्तृत्विमत्यर्थः। तथा स्नित अन्यगतजगत्कर्तृत्वस्य ब्रह्मणि वारोपे वक्तव्ये सित। तत्र ब्रह्मान्यपदार्थे जगत्कर्तृत्वं न सम्भवतीत्युपपादयन्ति—'तन्ने'त्यादिना। अस्रे आनन्दमयाधिकरणे द्वितीयाध्याये चेत्यर्थः। स्वयमेव व्यासचरणेरेव। नन्विन्द्रादिजीवगतमेव कर्तृत्वं ब्रह्मणि आरोप्यत इत्यत आहुः—'न जीवाना'मिति। अस्वातृत्वयात् 'स्रतन्नः कर्ते'ति-

# नचाडन्येषाम् । उभयनिषेधादेव । तस्मात् ब्रह्मगतमेव कर्तृत्वम् । एवं भोक्तृत्वमपि ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

समयजिनका या रचना, तद्युक्तानि ब्रह्माण्डानि, तेपां कोट्यस्तद्रपुस्याऽत एव तैर्मनसापि विचारियतुम्मशक्यस्योत्पत्याद्विकरणं ब्रह्मणः सर्वज्ञात्सर्वशक्तरम्यस्मित्र सम्भवति । केचिदिन्द्राद्यो देवाः परमै-श्वर्यवन्तः केचित्तद्यायाः । केचित्तर्यञ्चो भयजनकाः केचित्रेति । तथा मनुष्येषु केचित्स्द्रिवादयः कर्तार एव न मोक्तारः । केचित्तु पित्रादयः श्राद्धे मोक्तार एव न कर्तारः । तथा 'चैश्वानरं द्वाद्द्र-द्वाकपाठं निर्वपेतपुत्रे जात' इत्युपक्रम्य 'यस्मिञ्चाते एतामिष्टं निर्वपित पूत एव स्र तेजस्व्यन्नाद् इन्द्रियादिपशुमानभवनी'त्यादौ चतुर्थाध्याये विचारितम् । तत्र पूतत्वादि किं पितुः फलमुत पुत्रस्येति । तत्र फलस्य कर्तृगामित्वनियमान्निवेपेदिति प्रेरणाऽनुपपत्तेश्च पितुरेव फलमिति प्राप्ते राद्धान्तितं 'यस्मिञ्चात एतामिष्टं निर्वपति स पूत' इति जातगामित्वेन फलश्रवणात्पुत्रगाम्येव फलम् । न कर्तृगामि । तथा केचिन्नियतदेशोत्पादा यथा कृष्णमृगादयः । केचिन्नियतकालोत्पादा यथा कोकिलादयः । केचिन्नियतकालोत्पादा यथा कोकिलादयः । केचिन्नियतिकया यथा बाह्मणानां यजनादयो, नेतरेपाम् । एवं केचि-दुःखिनः । केचित्सुखिनः । कदाचित्तदिपर्ययश्चेत्याद्वुत्रत्वनायुक्तव्रह्मण्डकोटिक्पमेकस्या अपि शरीरत्वनायाः स्वरूपं तैर्मनसाप्याकलियतुमशक्यरचनं कुतस्तरां तत्करणसामर्थ्यमिति, न चेतना इन्द्रादयोऽस्य कर्तार इति सर्वज्ञं सर्वशक्तिनित्यशुद्धमुक्तस्वभावमलौकिकं ब्रह्मैव कारणमित्यलौकिकमेव कर्तृत्विमिति सिद्धम् ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

भङ्गकरणे सामर्थ्याऽभावादिति भावः । 'न चान्येषािम'ति । इन्द्रादीनािमत्थर्थः । उभयनिषेन्धादि'ति । इन्द्रादीनां जीवान्तःपातित्वाञ्चडजीवयोक्तभयोिनिषेधादेवाऽन्येषां निषेध इत्यर्थः । उपसंहरित—'तस्मादि'ति । 'कर्तृत्विम'ति । श्रुतिप्रतिपाद्यमञौक्तिकिमिति शेषः । एतावता प्रवन्थेन परब्रह्मणि फलवाक्योक्तकर्तृत्वं प्रतिपाद्य कार्यलक्षणस्वरूपलक्षणयोविरोधः परिहृतः । इदानीं फलवाक्याऽनुक्तानां सर्वज्ञत्वादिधर्माणां सकलानां तत्तच्छुतिप्रतिपाद्यानां ब्रह्मणि निक्तयितुं स्मिकां रचयन्ति—'एविम'ति । 'भोक्तत्विभ'ति । श्रुतिप्रतिपाद्यमञ्जीकिकं भोकृत्विमत्यर्थः । स्मृति-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

स्मृतेः प्रपञ्चोत्पत्तिस्थितिभङ्गकरणे जीवानां प्रपञ्चमध्यपातित्वेन स्वात्त्र्याभावादित्यर्थः । ननु जडचेतनभिन्नानामन्येषामेव प्रपञ्चकर्तृत्वं ब्रह्मणि आरोप्यत इत्यत आहुः—'नचान्ये'षामिति । उभयनिषधात्
उभयनैवान्येषां निषेधादित्यर्थः । ननूभयातिरिक्तस्याप्रसिद्धत्वात्कथमुभयेनान्येषां निषेध इति चेदित्थम् ।
तथाहि—जडजीवोभयं वस्तु, वेदेन वस्तुत्वेन प्रमीयमाणत्वादात्मवदितिकेवलान्वय्यनुमानेनोभयत्वावच्छेदेन वस्तुत्वे निर्धारितेऽर्थादुभयातिरिक्तवस्तुनो निषेधादिति वोध्यम् । ननूभयोर्वस्तुत्वप्रमापको वेदः
क इति चेदयं 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यं स आत्मा' इत्यादिक्तपोवसेयः । ब्रह्मणि कर्तृत्वमुपसंहरन्ति—
'तस्मा'दित्यादिना । कर्तृत्वतुत्यतया मोक्तृत्वमुपपादयन्ति—एचिमिति । तथा च यथा कर्तृत्वमठौकिकं तथा ब्रह्मणि मोक्तृत्वमप्यठौकिकमवसेयमित्यर्थः । ननु ब्रह्मणि कर्तृत्वं नास्त्येव 'निष्कियं'
'असंगो ह्मयं पुरुप' इत्यादिश्चतिभिर्निषेषादत आहुः—नचेत्यादि । कर्तृत्वं अमासमानाधिकरणम-

न वा काचिच्छुतिः कर्तृत्वं निषेधति । विरोधभानात्कल्प्या तु लौकिकपरा । फलवाक्ये-ऽप्यश्रुतानां गुणोपसंहारः कर्तव्यः ।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ननु प्रकृतिजीवाऽतिरिक्तानामेव केषाञ्चित्कारणत्वं कस्मान्न भवतीत्यत आहुः—'न चान्येषामि'ति—तत्र हेतुमाहुः—'उभये'ति । तदितिरिक्तस्य वस्तुनोऽभावादित्यर्थः । उपसंहरन्ति—
'तस्मादि'ति । अतिदिशन्ति—'एवं भोक्तृत्वमपी'ति । यथा कर्तृत्वमलौकिकं, तथा मोक्तृत्वमप्यलौकिकमेवाऽभ्युपगन्तव्यिमत्यर्थः । ननूक्तं 'निष्किय''मसङ्गो द्ययिम'त्यादिश्रुतिभिः कर्तृत्वादिकं निषेष्यत इति, तत्राऽऽह—'न वे'ति । कर्तृत्वमलौकिकं कर्तृत्वम् । प्रतीतं हि निषेध्यमित्युक्तत्वादेहाद्यध्यासकृतत्येव प्रतीतत्वेन तदेवाऽत्र निष्ध्यत इति नाऽनुपपितः काचित् । अलौकिकस्य
निषेधे वाधकान्तरमाह—'विरोधभानादि'ति । ब्रह्मण औपनिषदत्वाद्विरुद्धधमीश्रयत्वेन सर्वोपपत्तेविंद्यमानत्वेऽपि बुद्धिदोषजन्यविरोधभानादलौकिकतिन्नषेधय लौकिकप्रमाणाऽनुसारित्वं नास्तीलौकिकप्रमाणपादानुगा भविष्यतीति महदूषणम् । श्रौतस्यार्थस्य लौकिकप्रमाणाऽनुसारित्वं नास्ती-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

रिष भुद्धे भोजयते हरिरिति भोतृत्वं प्रतिपादयति । अपिना सर्वज्ञत्वादीनां परिग्रहः । नतु यद्यशैकिककर्तृत्वं ब्रह्मणि स्वीकियते चेदकर्तृत्वप्रतिपादकानां श्रुतीतां कर्तृत्विनिषेधकत्वं स्यादिस्यत आह—'न वे'ति । 'श्रुतिरि'ति । 'असङ्गो द्ययं पुरुष' इसाद्यकर्तृत्वप्रतिपादिका श्रुतिरित्यर्थः । 'विरोधे'ति । श्रुतिप्रतिपाद्ययोः कर्तृत्वाऽकर्तृत्वयोरचिन्त्यैश्वर्यवति भगवति विरोधाऽभानादित्यर्थः । नतु ब्रह्मण्यकर्तृत्वप्रतिपादकश्रुत्यन्वयाऽनुपपत्त्या साक्षात्कर्तृत्विषिषका श्रुतिः कल्प्यत इत्यत आह—'कल्प्ये'ति । 'लौकिके'ति । जीवनिष्ठं यह्यौकिककर्तृत्वं तिन्निषेधपरत्वेन व्याख्येयसर्थः ।

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

'अन्येषािम'ति । कालकर्मस्वभावानाम् । तदन्तर्भावादेवेति भावः । उपसंहरन्ति—'तस्मा-दि'ति । अतिदिशन्ति—'एविम'ति । अलौकिककर्तृत्ववत्फलवाक्योक्तं सर्वकामभोकृत्वमलौकिकम् । अनध्यस्तमप्राकृतमिति यावत् । न हीतिकारिकार्थं विवृण्वन्ति—'न ही'ति । 'विरोध्यानादि'ति निष्कलादिश्रुतिविरोधभानरूपालिङ्गात्कल्या निषेधिका श्रुतिलौकिककर्तृत्वादिधर्मनिषेधिका भविष्यतीत्यर्थः । तथा च कालत्रयाऽवाध्यं स्वप्रकाशमपरिच्छिन्नं सर्वकर्तृत्वसर्वकाम-भोकृत्वाद्यलौकिकधर्मविशिष्टं परं ब्रह्मेति सिद्धम् ।

### श्रीलाल्भदृकृता गृढार्थदीपिका।

निषेधे तदज्ञानं, ब्रह्माऽज्ञानमेव भवेदित्यर्थः । 'विरोधभानात्करूप्या त्वि'ति । निरक्षन-त्वादिधर्मविरोधात्करपनीयाऽनुमेया तु श्रुतिरुोंकिकपरा । रुौकिकधर्मनिषेधिका भविष्यतीत्यर्थः ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

ठौंकिकं कर्तृत्विमत्यर्थः। इत्थं च ठौिकिककर्तृत्वभोक्तृत्वयोर्निषेधेप्यठौिकके ब्रह्मण्यव्याहते एवेत्यर्थः। ननु निष्क्रियत्वासङ्गत्वादीनां ब्रह्मणि श्रुत्या प्रतिपादनादठौिकककर्तृत्वनिषेधिका श्रुतिः कल्प्या। गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्याशयेन श्रुतिरेवाऽऽह—'नैषा तर्केण मृतिरापनेये'ति । स्मृतिश्रा'ऽलौकिकास्तु ये भावाः'। 'निह विरोध उभयिम'त्यादिकममुमेवार्थमाह ।

नतु 'ब्रह्मविदामोती' स्यादिसन्दर्भे कर्तृत्वोक्ताविष भोकृत्वस्याऽनुक्तत्वादेवं भोकृत्वमपीति कयं संगच्छत इस्याशक्ष्य केमुत्येन समाधानमाहुः— 'फलवाक्येऽपी'ति। अत्रायमर्थः। 'तमेव विदित्वे'-स्यादिभिर्वह्मज्ञानस्यैवाऽपरोक्षस्याऽमृतत्वसाधकत्वम्। तत्साधनं, 'श्रोत्तव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य' इति श्रुतेः श्रवणादिकमेत्र। तथा च निदिध्यासिन्ह्मण्युपासिनानि विज्ञेयस्य पूर्वाप्रादिभेदरिहतस्यकरसस्य सैन्धवयनवदवधारितस्य ब्रह्मणः प्रतिवेदान्तं भेद्यन्ते न वेति सन्देहे सर्ववेदान्तप्रस्यानि विज्ञानानि तिस्मिक्तिस्मिन्वेदान्ते तान्येव तान्येव भवन्ति। संयोगह्मप्रचादनान्त्यानां प्रतिवेदान्तं विशेषाऽभावात्। यथा मुख्यप्राणोपासनायां वाजसनेयिनां छन्दोगानां च प्रयोजनसंयोगो विशिष्ट एव ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवतिति। तथा रूपमप्युमयत्र तदेव विज्ञानस्य। विज्ञेयमेव हि रूपं विज्ञानस्य। तेन हि तिन्नरूप्यते। यथा द्रव्यदैवतं यागस्य। ज्येष्ठत्वश्रेष्ठत्वादिविशेषणामुभयत्रापि साम्यात्। तथा चोदनाऽपि 'यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेदे'ति समानेव। एवमान्त्यापि सेव प्राप्ता विद्यति। तथा च संयोगादिभिर्हेतुभिर्विज्ञानानामेकत्वे यत्रेव वेदान्तरोदितगुण्येयो न्यूना गुणास्तत्र तत एवोपसंहर्तव्या इति गुणोपसंहारपादे निरूपयिष्यते। तथा फलवान्वयेऽपि फलं ब्रह्म तत्प्रतिपादके ब्रह्मविद्यान्ते। स्राप्तां गुणोपसंहारपादे निरूपयिष्यते। तथा फलवान्वयेऽपि फलं ब्रह्म तत्प्रतिपादके ब्रह्मविद्याने। गुणोपसंहारः फलसाधनीभृत्विज्ञाननिष्ठगुणानामिवोन्यात्वसर्वात्यन्तिम्त्वत्यादीनां गुणानां गुणोपसंहारः फलसाधनीभृत्विज्ञाननिष्ठगुणानामिवोन्यात्वसर्वात्वसर्वाद्यनां गुणोपसंहारः फलसाधनीभृत्विज्ञाननिष्ठगुणानामिवोन्यात्वसर्वाद्यनां गुणोपसंहारः फलसाधनीभृत्तिज्ञाननिष्ठगुणानामिवोन्यान्तम्यानिष्ठात्वित्तान्वादीनां गुणोपसंहारः फलसाधनीभृत्विज्ञाननिष्ठगुणानामिवोन

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

ननु फलवाक्यविवरणक्ष्पात्तस्माद्वा एतस्मादित्यादिवाक्याङ्कोकृत्वसर्वज्ञत्वादीनामप्रतीतेः कया रीत्या ब्रह्मणि तेषां धर्माणां विद्यमानत्ववोधो भवतीत्यत आह—'फलवाक्ये'ति । 'गुणोप-संहार' इति । अत्र उक्तानां गुणानामुपास्ये यथोपसंहारस्तथाऽग्रे चराचराधिकरणीयविषयवाक्योक्त-

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नतु फलवाक्ये तावद्धमीऽश्रवणात्कथं तद्वैशिष्ट्यमूरीकार्यमित्यत आहुः—फल्वाक्ये-ऽपी'ति । अश्रुतानां कर्तृत्वादिधमीणाम् । गुणोपसंहारो गुणानामुपसंहारः संग्रहः । अपिर्वक्ष्य-श्रीलाळ्सहकृता गृहार्थदीपिका ।

ननु ब्रह्मविदाप्तोति परिमिति फलवाक्यसन्दर्भे तस्माद्वा एतस्मादित्यादिना कर्तृत्वं श्रूयते । न तु भोक्तृत्वमपीति कथमेवं भोक्तृत्वमपीति भाष्यकृद्धिरुक्तमित्याशङ्का भाष्यकाराः समाद्धते— 'फलवाक्येऽप्यश्चतानामि'त्यादिना । गुणोपसंहारन्यायस्तृतीयाध्याये स्फुटः । तथाचैको भगवदीयश्चीमदिक्छारामश्रणीतः प्रदीपः ।

अलौकिककर्तृत्वस्याप्यसङ्गादिश्रुतिविरुद्धत्वादिस्यत आहुः—'विरोधे'त्यादि । तथा च विरुद्धभाश्रयत्वस्य ब्रह्माण सर्वापिनिषत्समन्वयानुरोधेनाङ्गीकाराद्विरोधाभावात्कल्प्या श्रुतिः लौकि-कपरा लौकिकप्रमाणान्तःपातिन्येव भविष्यतीति नालौकिककर्तृत्वनिषेधनसमर्था भविष्यतीति भावः। नन्वलौकिककर्तृत्वस्य साधितत्वेषि एवं भोक्तृत्वसपीत्यनेन प्रतिज्ञातमलौकिकभोक्तृत्वं कथं सिध्येदित्याकाङ्कायां कैमुतिकन्यायेन तित्सिद्धिमाहुः। 'फल्चाक्यं' इत्यादिना। फल्चाक्येपि

# तथाचायं सूत्रार्थः-जन्मादियेपामित्यवयवसमासादतद्भुणसंविज्ञानो बहुबीहिः। अथवा

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

पसंहारः कर्तव्य इत्यर्थः । अत एवाऽपिशब्दोऽपि संगच्छते । तथा सित कैव कथा भोक्तृत्वमात्रस्थेति कैमुतिकन्यायः प्रदर्शितः । 'न च कर्तृत्विमि'त्यारभ्य 'गुणोपसंहारः कर्तव्य' इत्यन्तो प्रन्थो-ऽचिन्त्यैश्वर्यार्थनिरूपको ज्ञेयः ।

नन्वत्र स्त्रव्याख्यानस्यैवोचितत्वेन श्रुतिवाक्यार्थनिरूपणं कुत्रोपयुज्यत इत्यत आहुः—'तथा चे ति । तथा च वाक्यार्थं निश्चितेऽयमेव वाक्यार्थं एव स्त्रार्थं इत्यर्थः । अस्य भाष्यत्वेन तथो-क्तिर्युक्तेव । एवं वाक्यार्थनिरूपणेन स्त्रार्थं निरूप्य तदेव दृढीकर्तुं स्त्राऽवयवान्व्याचक्षते । 'जन्म आदिर्येषामि'ति । तानीति शेषः । अवयवार्थकानां पदानां हि वहुत्रीहे वहुधाऽतद्धणसंविज्ञानत्वमेव प्रतीयते । संयोगसमवायाऽन्यसम्बन्धेन कार्याऽनन्वयितया गुणानां वृत्तिघटकीभूतपदानान्व

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

भोकृत्वस्य भूमाद्यधिकरणोक्तभूमात्वस्यात्रोपसंहारं कृत्वा तत्तद्धर्माणां ब्रह्मणि विद्यमानत्वमनया रीत्या वोध्यमिति दिक् । एतावता कार्यरुक्षणस्य ब्रह्मणि समन्वयं कृत्वाऽतद्धणसंविज्ञानवहुत्रीहिं स्वीकृत्य पृष्टिमृष्टिप्रकारेण सूत्रार्थमाहुः—'तथाचे'ति । जन्म आविभीवो येषां प्रकाराणामित्यर्थः । 'अवयवसकेश्चिद्वरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

माणोपासनासमुचायकः । फलितमाहुः—'तथा चे'ति । 'अयिमि'ति । उक्तप्रकारेणाऽनुपपत्त्य-भावात्कर्तृत्वादिधमीविशिष्टं ब्रह्मेत्येवंरूपो वक्ष्यमाणः, अन्ते सिद्ध्यतीति शेषः । तमेव विशदयन्तः स्त्राऽवयवान् व्याकुर्वन्ति—'जन्मादी'ति । जन्मादिः प्रथमोऽवयवो येषां जन्मस्थितिलयानां ते जन्मादि । अत्र सुपां सुलुगिति जसो लुक् । 'अवयवसमासादि'ति । अवयवत्ववोधक-समासात् । भावप्रधानोऽयं निर्देशः । तादृशसमासत्वादित्यर्थः । 'अतद्गुणसंविज्ञान' इति ।

#### श्रीलाल्स्भद्रकृता गृहार्थदीपिका।

साधारणो त्रह्मधर्मो यत्र श्र्यते तत्राऽन्येपामनुक्तानामप्युपसंहारः कर्तव्यः । एवं सति फलवाक्ये ह्यश्रुतमपि भोकृत्वमुपसंहर्त्रव्यमिति वोधनीयम् । जन्म आदिर्येषामित्यवयवसमासा-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

'ब्रह्मविदाब्रोति परिम'तिफलवाक्येषि । 'अश्वताना'मित्यादि । तथाचोपसंहारपादे तत्तदुपासनानुगु-णयोग्यगुणानां धर्माणामुपास्ये यथोपसंहारः क्रियते तथा फलवाक्योक्तफले परिसमन्निप माहात्स्य-ज्ञानोपयोगितया भोक्तृत्वसर्वगतत्वसर्वाधिपतित्वादिश्चितिवोधितसर्वधर्माणामेवोपसंहारः कर्तव्यः का कथा भोक्तृत्वस्थेत्यर्थः ।

एवं सिद्धान्तं निरूप्य सिद्धान्तस्य सूत्रतात्पर्यस्य विषयत्वं ज्ञापियतुं स्त्रार्थमाहुः—'तथाचे'-त्यादिना । जन्मआदि प्रथमावयवरूपं येषां ते जन्मादि । 'सुपां सुलुगि' ति जसो लुक् । तथा चादि-पदस्य यत्पदार्थे उत्पत्तिस्थितिमङ्गत्रित्वावच्छिन्ने लक्षणा । जन्मपदतात्पर्यग्राहकं एति ज्ञित्वावच्छिन्नं यत इति बोधः । 'अतद्वुणे'त्यादि । तथा च यत्र समासघटकपदार्थतावच्छेदकधर्मप्रकारेण समासघ-टकपदार्थानां वोधस्तत्राजदृक्षक्षणा, यथा लम्बकर्ण इत्यत्र लम्बकर्णत्वधर्माभ्यां लम्बकर्णयोबोंधात्

# जनमप्रभृति सर्वे भावविकारा आदिशब्देन गृह्यन्ते। तथा च, जनम च आदिश्चेत्येकव-

गोस्वामिश्रीमुरलीघरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मर्थोऽन्यपदार्थे प्रधानेऽन्वेतीत्यतद्धणसंविज्ञानत्वम् । अत एव 'सर्वादीनि सर्वनामानी'त्यत्र सर्वशब्दस्य सर्वनामसंज्ञात्रयुक्तसुडागमसिद्ध्यर्थं तद्धणसंविज्ञानो वहुत्रीहि'हेलि सर्वेषामि'ति ज्ञाप-कबलेन स्वीकृतः । तस्मादवयववाचके वहुत्रीहौ ज्ञापकं विना न तद्धणसंविज्ञानत्विमिति भावः ।

नतु जन्म आदिर्येषामिति विग्रहवाक्ये बहुवचनमनुपपन्नं, स्त्रे प्रत्यक्षत एवैकवचनस्य दृष्टत्वादिति चेत्। उच्यते। अयं बहुवचननिर्देशो बहुत्रीहेः कर्मधारयगर्भत्वसूचकः। अन्यथा गोस्वामिश्रीमिहिरिधरविरचितं विवरणम्।

मासादि'ति भावप्रधानो निर्देशः । अवयवसमासत्वादित्यर्थः । तथा च जन्म आविर्भावः तद्रपूं यद-वयवं तत् आदिः प्रथमं येषां स्थितिप्रठयाभिसंवेशानां प्रकाराणां ते जन्मादि । ननु जन्मादय इति वक्तव्ये कथं जन्मादीति चेत् । न । अस्य सूत्रस्य वेदरूपत्वं वोधियतुं छान्दसः सुपां सुलुगिति सूत्रेण जसो लुक् । ब्रह्मण इत्यधिकाररुभ्यम् । यतो ब्रह्मणः सकाशादस्य जगतो जन्मादि आविर्भा-वितरोभावादिप्रकारा भवन्तीति सूत्रार्थः । तथा च श्रुतिः-सो अङ्ग •वेद यदि वा न चेद् । कि स्सिद्धनं कउ स वृक्ष आसीत् यतो चावाप्रथिवी निष्टतक्षुः । मनीिषणो मनसा प्रच्छतेदुतत् यद्य तिष्ठद्भवनानि धारयन् । ब्रह्म वनं ब्रह्म स वृक्ष कैश्चिद्विरिचता वेदान्तवन्दिका ।

एतल्रक्षणं तु अन्यपदार्थिविशेषणीभ्तस्य समस्यमानपदार्थस्य कार्याऽनन्वियतया ज्ञानिवियत्वम् । तथा च जन्मिस्थितिलयद्भपान्यपदार्थिविशेषणीभृतस्य समस्यमानपदार्थस्य जन्मन आकाङ्कादिविरहेण कियान्वयाऽभावादस्याऽतद्धणसंविज्ञानत्वम् । अथवाऽन्यपदार्थाः स्थितिप्रलयाभिसंवेशाः । तिद्धेशे-षणीभृत आदिपदार्थः । तिद्धेशेषणं चान्यव्यावितकतया जन्मतद्धर्मरूपप्राथम्यस्याऽपेक्षाबुद्धिजन्यत्वान्न त्रक्षकर्तृकभवनिक्षयायामन्वयः (?)। तदनन्वयेद्धाराभावान्न तत्र जन्मनोऽप्यन्वय इत्यतद्धणसंविज्ञान-त्वमस्य समासस्येति ज्ञेयम् । जन्मादिभावविकारसंप्रहार्थं पक्षान्तरेणाऽपि विवृण्वन्ति 'अथवे'ति । अस्मिनपक्ष आदिशब्दः प्रभृत्यर्थकः । प्रभृतिशब्दः सजातीयान्यवाचकः । 'सर्वे' इति । जायतेऽस्ति

श्रीलाॡभटकृता गृहार्थदीपिका।

द्तद्गुणसंविज्ञानो बहुवीहिरिति । 'अवयवसमासा'दिति । अवयववाचकेन आदिशब्देन समासादित्यर्थः । आदिशब्दस्यावयववाचकत्वं सर्वादीनि सर्वनामानीति सूत्रे सिद्धम् । अत एव तत्ववोधिन्यामुक्तमादिशब्दोऽत्रावयववाचीति । तथा च जन्म आदि अवयवभूतं येपामिति ठौिकिकविग्रहेऽर्थः । येषामित्यन्यपदार्थे । येषां जन्मस्थितिभङ्गानामवयवभूतानां मध्ये आदि अवयवभूतं भूतिमित्युत्पत्त्यादित्रयाणां निवेशः । एवं सित येषां जन्मस्थितिभङ्गानां मध्ये जन्म आदि अवयवभूतं

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

अजह्लक्षणा । अत्र तूत्पत्तित्विश्चितित्वभङ्गत्वसमानाधिकरणत्रित्वेन रूपेण त्रयाणां वोधादुत्प-त्तित्वादिधमित्रयस्य च सामाधिकरण्यिवद्योषणतया वोधात्तै रूपेक्त्पत्त्यादीनामवोधादतद्धण-संविज्ञानवहुत्रीहिरिति परिष्कृतोर्थः।वहुत्रीह्यपेक्षया द्वन्द्वस्य ठघुत्वादाहुः—अथवेत्यादि । सर्वे भाव-विकाराः । जन्मप्रभृति जन्मावधीकृत्य'जायतेस्ति विपरिणमते वर्धतेपक्षीयते नश्यतीति' सिद्धाः

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

'जन्म आदिः यस तदि'त्थमेव विग्रहः कृतः स्यात् । एवं चाऽतद्धणसंविज्ञानपक्षे जन्मनोऽपि ब्रह्महेतुत्वप्रतिपत्तये कर्मधारयो गर्भस्थो वेद्य एकशेषण । तथा च जन्म च तदादिश्च जन्मादिः । जन्म
आदिर्थेषां तानि जन्मादीनि । जन्मादिश्च जन्मादीनि च जन्मादीति विग्रहो ज्ञेयः । 'नपुंसकमनपुंसकेनेकचचास्यान्यतरस्यामि'ति स्त्रेण चहुत्रीहेः शेष एकवद्भावस्य वैकल्पिकत्वप्रदर्शनार्थ
येषामिति चहुवचननिर्देश इति भावः । अस्मिनपक्षे गौरवमेकदेशक्षेशं च मनसि निधाय पक्षान्तरमाहुः—अथवं'त्यादिना समाहारद्धन्द्वेन । अत्रायं भावः । पूर्विस्मिनपक्षे चहुत्रीहेः कर्मधारयगर्भस्यैकशेषस्य च गुरुत्वादुभयपदार्थनिष्ठसमाहारद्धन्द्वस्य ठघुत्वाज्ञन्म चादिश्चानयोः समाहारो जन्मादि ।
समाहारस्यैकत्वादेकवचनं 'स नपुंसकिभि'ति स्त्रेण नपुंसकत्वं च । तथा चाऽस्मिनपक्षे
गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

आसीत् यतो चावाप्रथिवी निष्टतश्चः।मनीषिणो मनसा विव्रवीमिवः। ब्रह्माध्यति-ष्टद्भवनानि धारयन् इत्यादिश्रुत्या जगतो जन्मादिप्रकाराणां तत्तद्रपेण जगद्रपेण च भगवानेव क्रीडतीति पुष्टिसष्टिप्रकारः सूत्रेण वोधित इति सर्वमनवद्यम् ।

नतु सर्वे तद्धणसंविज्ञानत्वमत्र स्वीकुर्वन्तीति चेत् । न । अत्राठतद्धणसंविज्ञानत्वस्यैव स्वीकारात् । तथाहि—तद्धणसंविज्ञानत्वं नाम तस्य अन्यपदार्थस्य गुणो विशेषणं तस्य संविज्ञानं विशेब्यान्वियनान्वियत्वं येन । अन्वियत्वं च संयोगसमवायान्यतरसम्बन्धेन । यथा शुक्कवाससमानय
लम्बकर्णमानयेत्यादौ । यत्र विशेषणस्य कार्यसम्बन्धाऽभावस्तत्रातद्धणसंविज्ञानत्वम् । यथा
चित्रगुमानय । तथा च प्रकृते जन्म आदिर्थेषामित्यत्र आदिषदार्थः प्राथम्यं, तच्चापेक्षाबुद्धिजन्यमिति तस्य बुद्धिकर्तृकत्वं न ब्रह्मकर्तृकत्वमिति ब्रह्मकर्तृकभवनिकयायां तस्य सम्बन्धाऽभावातह्यारा जन्मनोऽपि सम्बन्धाऽभावादतद्धणसंविज्ञानत्वमिति मन्तन्यम् । अधिकं तु प्रकाशे द्रष्टव्यमिति
दिक् । प्रवाहमुष्टिप्रकारेण स्त्रार्थमाहुः—'अथवेति' । 'भावविकारा'इति जायतेऽस्तिविपरिणमते वर्द्धतेऽपक्षीयते नश्यतीति वेदाङ्गनिक्तोक्ताः पर्माविकारा इत्यर्थः । 'गृह्यन्त' इति ।

# श्रीलाल्भदृक्ता गृहार्थदीपिका ।

ते जन्मस्थितिभङ्गा जन्मादिशब्दवाच्या इस्यतद्वुणसंविज्ञानवहुवीहाविष जन्मनो ग्रहणं भवति । अन्य-पदार्थे जन्मनोऽिष निवेशात् । इत्थमन्यपदार्थे जन्मनो निवेशाऽभावे त्वंतद्वुणसंविज्ञानबहुवीहिपक्षे जन्मनो ग्रहणं न स्यात् । ठौकिकविग्रहवर्ति यत्तच्छब्दवाच्यस्यैव बहुवीहिवाच्यत्वात् । अनेकमन्य-पदार्थे इत्यनुशासनात् । अतो जन्मनोऽप्यन्यपदार्थे निवेशं कृत्वा जन्मादिषदवाच्यत्वं साधनीयम् । अन्यपदार्थमात्रवाचकत्वमतद्वुणसंविज्ञानत्विमिति शाब्दिकवर्येरङ्गीकारात् । अतःपरं दृन्दु-समासमाश्रित्य पक्षान्तरमाहुः—'अथवे'त्यादि । 'जन्मप्रभृति सर्वे' इति । जन्मप्रभृति आदि येषां, अस्ति वर्द्धते विपरिणमते अपक्षीयते नश्यतीति रूपाणां पञ्चभावविकाराणां ते जन्मप्रभृतिशब्दः । जन्मप्रभृतवा विकाराः । अस्यां भाष्यपिक्षकायामतद्वुणसंविज्ञानबहुवीहिनिष्पन्नो जन्मप्रभृतिशब्दः । जन्मप्रभृतन्यश्च ते सर्वे च जन्मप्रभृतिसर्वे इति तत्युरुपसमाससम्पन्नं जन्मप्रभृतिसर्वे इति पदम् । तथा चास्त्या-दयो भावविकारा आदिशब्देन सूत्रे गृह्यन्त इति भाष्यपिक्षकार्थः । आदिशब्देनास्त्यादयो भावविका-

द्भावः। आदिशब्दश्च धर्मवाची, स च स्वसम्बन्धिनं लक्षयति । तस्योभयसापेक्षत्वादुत्पत्ते-विद्यमानत्वादन्यानेव भावविकारानुपलक्षयतीत्यादिशब्देनान्ये भावविकाराः । अथवा

#### गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

आदिशब्दः प्रभृत्यर्थकत्वेन पूर्वोत्तरोभयसापेक्षत्वाज्ञन्मनः साक्षान्निर्दिष्टत्वादुत्तरानविध्यत्यादीनेव भावविकारानुपलक्षयतीति ज्ञेयम् । जन्मनः प्रधानस्य समभिव्याहारात् । निह केवलस्य विशेषत एतदुपलक्षकत्वं सम्भवति । समाहारद्वन्द्वपक्ष एव शिष्यबुद्धिवेशद्यार्थं प्रकारान्तरमाहुः—'अथ-वे'ति । घटप्रागभावध्वंसाऽधिकरणक्षणस्येवोत्पत्त्यधिकरणत्वेन घटसत्ताक्षणस्यैतद्धंसाधिकरणत्वात्त-गोस्वामिश्रीमहिरिधरविद्वतं विवरणम् ।

पत्रित शेषः । जन्मपदाऽऽदिपदयोर्द्वन्द्वेन जन्मादिपदस्य पड्ढाचकत्वमाहुः—'तथा चे'ति । 'एकवद्भाव' इति । सर्वोऽपि द्वन्द्वो विभाषैकवद्भवतीत्येकवद्भावः । 'धर्मवाची'ति । पूर्वीत्तरमीमांसकयोर्वृतिविषये सिद्धान्तस्थैक्याञ्चातिशक्तिवादिनां मीमांसकानां मते प्राथम्यरूप-धर्मवाचीत्यर्थः । स्वसम्बन्धिनं प्राथम्यरूपधर्मसम्बन्धिनम् । नतु कथं ठक्षयतीत्यत आहुः—'तस्ये'ति । 'उभयसापेक्षत्वादि्'ति । जन्मिन यत्प्राथम्यं तदस्त्यादिपञ्चनिरूपितं जन्मन-श्राश्रयत्विस्त्यंवेरीत्या प्राथम्यस्योभयसापेक्षत्वादित्रर्थः । 'आदिश्वव्देने'ति । यद्यप्यादिशब्दा-केश्विद्वर्राचिता विद्वान्तवन्द्विका ।

विपरिणमते वर्धतेऽपक्षीयते नश्यतीति षड्भावविकाराः । तद्वहणे समासमाहः—'तथा चे'ति । 'एकवद्भाव' इति । धर्मीऽत्रादित्वम् । प्राथम्यमिति यावत् । समाहारद्वन्द्व इत्यर्थः । आदिशब्देन तद्वहणे प्रकारं दर्शयन्ति—'आदिशाब्दश्चे'ति । एकवद्भावो यस्मिन् । द्वन्द्वः स तथा सिद्ध इति । पूर्वतत्रे शब्दानां धर्मवाचकत्वसिद्धेः । 'स' इति । प्राथम्यक्तपो धर्मः । तत्र कं ठक्षयतीत्याकाङ्कायामाहुः—'तस्ये'ति । प्राथम्यक्तपधर्मस्य । 'उभये'ति । स्वाधारस्वनिक्तपकोभयसाकाश्रीलाल्भद्वकृता गृहार्थदीपिका ।

राः कथं गृह्यन्त इत्याकाङ्क्षायामाहुः—'आ द्शिव्दश्च धर्मवाची'त्यादि। आदिशब्दः प्राथम्यधर्मन्वाचीत्यर्थः। 'स च स्वसम्बधिनं लक्ष्मयती'ति। प्राथम्यसम्बन्धिनं सत्तारूपं भावविकारं लक्षणया वक्ति। पत्रसु भावविकारेषु सत्तारूपस्य धर्मस्य प्राथम्यात्। 'तस्यो भयसापेक्षत्वादि'ति। किंनिष्ठ-मादित्वं किं प्रतियोगिकमादित्विमित्थमुभयसापेक्षत्वादित्यर्थः। सत्तानिष्ठमादित्वं वृद्ध्यादिप्रतियोगिक-मिति सत्तारूपो भावविकार आदिशब्दबाच्यः। अन्येषां वृद्धिविपरिणामापक्षयनाशानामुपलक्षको भवतीत्यादिशब्देनाऽस्त्यादयः पत्रविकारा ग्राह्याः। नन्वस्तिरूपभावविकारापेक्षयापि जन्मनः प्राथम्याजनमरूपो भावविकारः कुतो न गृह्यत इत्याशक्क्षाऽहुः—'उत्पत्तेवित्यमानत्वादि'ति। उन्भगवदीयश्रीमदिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

पड्भाविकाराः जगजनमोत्तरकालीनाः । एकवद्भावः समाहारद्वन्द्व इत्यर्थः । धर्मवाची पूर्वमीमांसायां गवादिपदानां गोत्वादिधर्मशक्तिन्यायेनादिपदस्यापि प्राथम्यरूपधर्मे शक्तिरित्यर्थः । विग्रहवाक्यमाहः न्तथा चेत्यादि । धर्मवाची प्राथम्यरूपधर्मवाची । स च प्राथम्यरूपधर्मश्च । स्वसम्बन्धिनं स्वाश्रयनिरूपकात्मकौ सम्वन्धिनौ वोधयतीत्यर्थः । वोधयतीति अनुमानविधया बोधयति । तथाहि प्राथम्यमाश्रयनिरूपकोभयसापेक्षं सम्बन्धिपदार्थत्वात् प्रतियोगितावदितिरीत्या

# जन्मनोऽनादित्वम् । तदाधारस्य पूर्वमविद्यमानत्वात् । अन्ये त्वादिमन्तः । तदाधारस्य पूर्व

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

स्यास्तदनाधारत्वम् । श्चित्यादीनां तु तदुत्तरभावित्वेन तदाधारत्वादादिमस्तम् । अस्मिन्पक्षे आदिशब्दस्याधारवाचकत्वमिति ज्ञेयम् । तथाऽऽचादिशब्दः संश्चित्यादितदाधारभृतो योऽर्थस्तस्य सत्तारूपो धर्मस्तस्य तु वाची तेषामवश्यं तदुत्तरभाविनां श्चित्यादीनां धर्माणामुपठक्षक इत्यर्थः । द्वन्द्वपक्षेऽपि समाहारस्य समामार्थत्वे वहुत्रीहौ चाऽन्यपदार्थस्वेतितुत्यत्वेन तद्गुणसंविज्ञानवहुत्रीहैः सर्ववादिसम्मतत्वेन च पक्षान्तरमाहुः—'अथवे'ति । इहागमनमाविर्मावः । प्रवेशस्तिरोभावः । अथवा, आगमनं श्चितिः प्रवेशस्तिरोभावस्तयोरवान्तरभेदाज्ञन्म आदिर्येषामिति । विग्रहस्तु जन्म आदिर्यस्य तदिति चोध्यः । जन्मादीत्येकवचनात् । नन्वेवं श्चितिनाशयोरेवान्यपदार्थत्वेन द्विव-चनस्यैवोचितत्वात्स्त्र एकवचनासङ्गितिरत्यत आहुः—'जात्यपेक्षये'ति । तचानुद्धतावयवत्वेनैक-

#### गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

र्थस्रोभयत्र सम्बन्धात् षड्भावविकारे लक्षणा वक्तं शक्यते, तथापि जन्मपदस्य विद्यमानत्वात्पञ्चैव लक्षयतीत्पर्थः । नन्ववं चेदुभयत्रसम्बन्धेन पदस्वेव लक्षणाऽस्तु, जन्मपदं व्यर्थमित्यस्वरसादाह—'अथवे'ति । 'अनादित्विमि'ति । जन्मनः पूर्वं पञ्चाभावादाश्रयं विना तस्य स्थितिर्नास्तीति जन्मन अनादित्विमित्यर्थः । इदं चासत्कार्यवादिमतेन । 'अन्ये तिव'ति । अस्त्यादीत्पर्थः । तदा-

#### कैश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ङ्कात्वात् तत्र स्वाधारभूताया उत्पत्तेर्जनमपदेनैवोक्तत्वादन्यानेव स्वनिरूपकांस्तांस्तथेति आदिशब्देना-ऽन्येऽविश्वत्यादयः पञ्चविकारा ठक्ष्याः । प्राद्या इत्यर्थः । एवमादिपद्व्याख्यान आदिपदेना-ऽऽिदत्वधर्मवत्तया ठाघवेन जन्मनोऽिष गृहीतुं शक्यत्वेन जन्मपदेवैयर्थ्याऽऽपितिरित्यरुच्याऽऽिदि-पदस्य जन्मातिरिक्तभावविकारोपठक्षकत्वं प्रकारान्तरेणाऽऽहुः—'अथवे'ित । 'तदाधारे'ित । जन्माधारस्य । जन्मनः पूर्वम् । तथात्वादिति हेतुः । अयमर्थः—घटप्रागभावध्वंसाधिकरणक्षणस्यो-त्पत्त्यधिकरणत्वेन घटसत्ताकाठस्योत्पत्तेर्ध्वसाधिकरणतयोत्पत्तेस्तदनाधारत्वेनाऽनादित्वम् । 'अन्य' इति । श्रित्यादयः पञ्च । आदिविद्यते येषां त आदिमन्तः । 'तद्राधारे'ित । घटसत्ताकाठस्य घटस्य

#### श्रीलाल्सभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

त्पत्तिवाचकस्य जन्मशब्दस्य स्त्रे विद्यमानत्वात्तेनैव ग्रहणे पुनर्नादिशब्देन जन्मनो ग्रहणमिति भावः। आदिशब्देन जन्मनो ग्रहणाऽभावे हेत्वन्तरमाहुः—'अथवे'ति। जन्म च आदिश्चेति विग्रहोऽस्मिन्नपि पक्षे। 'जन्मनो नादित्विमि'ति। जन्मनः न आदित्विमिति पदच्छेदः। न आदिधर्मत्विमित्यर्थः। जन्मनि वटादिपदार्थनिष्ठादिधर्मत्वाऽभाव इत्यर्थः। जायते अस्ति वर्द्धते विपरिणमते अपक्षीयते भगवदीयश्चीमदिन्छारामप्रणीतः प्रवीपः।

बोधयतीत्यर्थः । तस्य प्राथम्यस्य । उभयसापेक्षत्वात् खाश्रयतया जन्मनो निरूपकतयेतरेषां स्थित्यादिपदार्थानामित्येवमुभयसापेक्षत्वादित्यर्थः । विद्यमानत्वात् जन्मपदेन शक्तयेव बोधनात् । अन्यानेव प्रश्र्चोत्पत्तिभिन्नानेव । भावविकारान् पड् भवविकारान् । लक्ष्मयति लक्षणया प्राथम्यनिरूपकान् बोधयतीत्यर्थः । तथा च जन्म जन्मिनिष्ठप्राथम्यनिरूपकाः षड् भावविकाराश्र यतो भवन्तीत्यर्थः । समाहारद्वनद्वपक्षमेव प्रकारन्तरेण प्रदर्शयन्ति—'अथवा जन्मन' इत्यादिना ।

# विद्यमानत्वात्। अत आदिशब्दः स्वाधारसद्धर्मवाची तद्धर्माणामुपलक्षकः। अथवा गमनप्र-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

वचनमिति भावः । तथा ठिङ्गमि ठाघवाय सामान्यतो नपुंसकमेव निर्दिष्टम् । नन्वेवं सित येपामिति वहुवचनं भाष्ये कथं संगच्छत इति चेत्—अस्मिन्पक्षे तद्गुणसंविज्ञानो वहुव्रीहिरिति प्रदर्शनार्थमन्यपदार्थानामनेकविधत्वप्रदर्शनार्थं चेति बुध्यस्व । नन्वेवं जन्मनोऽन्यपदार्थप्रवेशेऽपि गोस्तामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

धारस्य प्रपञ्चस्येति शेषः । 'स्वाधारसाद्धर्भवाची'ति । स्वं आदित्वम् । तदाधारभूतः सद्धर्मः । अस्तिपदवाच्यो धर्मः अस्तित्वं तस्य वाची तद्धोधकः । अन्यापेक्षया प्राथम्यात्तद्धाचकः सन् विपरिणामादीनां लक्षक इत्यर्थः । एतेनाऽजहत्स्वार्था लक्षणा सूचिता । तथा च जनमपदेन प्रथमो विकार, आदिपदेन पञ्च विकारा बोध्या इति न जनमपदवैयर्थ्यमिति भावः ।

#### केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

वा। 'अत' इति। स्थित्यादीनामेवादिमत्त्वात्। 'स्वाधारे'ति। स्वं स्थित्यादि। तदाधारो घटादिः सत्पदार्थः। तद्धमः सत्तारूपो धर्मः। तद्धाची सन्नेव स्वाधारधर्माणां विपरिणामादीनामेवोपलक्षक इति न जन्मपदवैयर्थ्यमित्यर्थः। जन्मनोऽपि सङ्ग्रहार्थं तद्धणसंविज्ञानपक्षमप्याहुः—'अथवे'ति। आगमनं ह्युद्धमः। व्युचरणमिति यावत्। 'अभिसंविद्धान्ती'ति श्रुत्युक्तोऽभिसंवेशः। तयोर्भेद-रूपत्वादुत्पत्त्यादिषड्भावविकारा[णां]नप्यन्यपदार्थेषु संगृद्धोति शेषं पूर्यित्वा जन्मोद्धम आदिर्येषा-मुत्पत्त्यादिप्रवेशान्तानामिति तद्धणसंविज्ञानोऽयं वहुवीहिरित्यर्थः।

# श्रीलाल्सम्हकृता गूढार्थदीपिका।

नश्यति चेति यास्कोक्तेषु पट्सु भावविकारेषु प्रथमस्याऽपि जन्मनः न आदित्वम् । तत्र हेतुमाहुः— 'तदाधारस्य पूर्वमिवचमानत्वादिः'ित । जन्मनः पूर्वं जन्माधारस्य घटादेरिवद्यमानत्वादित्यर्थः । यावद्धटादेर्जन्म न जातं तावत्तस्य प्रागभावोऽस्तीति घटादेरिवद्यमानत्वम् । तथा च धर्मिणोऽभावाजन्मान्त्यो भावविकारः कस्य पदार्थस्यादिधमः स्यात् । अतो जन्मन आदित्वं नास्तीत्याशयः । ततश्चादिशन्देन जन्म न गृह्यते, किन्तु जन्मशन्देन जन्म ग्राह्यम् । आदिशन्देन सत्तास्त्रभो विकारो ग्राह्यः । वृद्ध्यादिनामप्यादिशन्दग्राह्यता नास्तीत्यत्र हेतुमाहुः — 'अन्ये त्वादिमन्त' इति । अन्ये वृद्ध्यादयो भावविकारा आदिमन्तो न त्वादय इत्यर्थः । आदिमन्ते हेतुमाहुः—'तद्धारस्य पूर्वं विद्यमानत्वादिः'ति । यद्यपि सत्ताधारस्य घटस्य विद्यमानत्वादसत्तास्त्रपस्याऽपि विकारस्यादिमन्त्वमायाति, तथापि

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

अनादित्वं स्वाधिकरणक्षणपूर्वक्षणावृत्तिस्वाधारकत्वमेवानादित्वं, पारिभापिकं तजन्मनोस्तीति भावः । तद्धारस्य उत्पत्तेराधारस्य प्रश्रस्य । पूर्वं उत्पत्तेः पूर्वं, अविद्यमानत्वात् वहिःप्रकटस्य अविद्यमानत्वादित्यर्थः । तद्धारस्य शित्यादेराधारस्य । पूर्वं स्वाधिकरणक्षणपूर्वक्षणे । अतः यतो विद्यमानत्वमत इत्यर्थः । स्वाधारस्तद्धमेचाची । तथाचात्र कल्पे आदिशब्दः श्रित्यादिभावविकारा- श्रयस्य सतः प्रपञ्चस्य वोधकः । तत्र स्वश्चदेन श्रित्यादयो भावविकाराः तद्धारः सन् प्रपञ्चस्तस्य धर्मः सत्त्वरूपस्तस्य वाची शक्त्या तस्य वोधकः । तद्धमाणामित्यादिः । सतः प्रपञ्चस्य धर्माणां श्रित्यादिभावविकाराणां ठक्षकः, ठक्षणया वोधक इत्यर्थः । एतादशजनमादि यत इति वोधः ।

# वेशयोभेंदाज्जन्म आदियेंगामिति । जात्यपेक्षया एकवचनम् । जन्म तु श्रुतत्वात् सिद्धम् ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

वृत्तिपदार्थघटकत्वेनांऽन्यपदार्थत्वाऽभावादतद्गुणसंविज्ञानत्वमेव कस्मान्न भवतीत्यत आहुः—'जन्म त्वि'ति । 'श्रुतत्वाद्वि'ति । ब्रह्मण इति शेषः । 'यतो वे'त्यादौ श्रुतत्वाद्वह्मणः सकाशात्सिद्धम् । तथा च यथा सर्वनामसंज्ञाप्रयुक्तसुडागमिठिङ्गेन 'हिठ सर्वेषामि'त्यनेन सर्वादीनीत्यत्र तद्गुणसंवि-ज्ञानो वहुत्रीहिस्तथाऽत्रापि श्रोतेन ठिङ्गेन तद्गुणसंविज्ञान इत्यर्थः ।

#### गोस्वामिश्रींमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

इदानीं मयीदा सृष्टिप्रकारेण तद्धणसंविज्ञानपक्षमाश्रित्य सूत्रार्थमाहुः—'अथवे'ति । 'गमनप्रवेशयोरि'ति । जन्मप्रलययोर्भध्ये यत्कार्यस्वरूपं तस्येत्यर्थः । भेदात् कारणतो मेदात् । 'जन्मे'ति । जन्म आदियेषां तज्ञातीयं जन्मादि । जातिसूत्रविकारत्वम्, एवंच यतो ब्रह्मणः सकाशादस्य जगतो जन्मादिपङ्कावविकारा भवन्तीत्यर्थः । तथा च ब्रह्मक-र्तृकभवनिकयायां विकाराणामन्वयात्तद्धणसंविज्ञानवहुत्रीहिरिति भावः । अस्मिन्नर्थे कारणमाहुः— 'श्रुतत्वादि'ति । 'यस्मिन्निदं सं च विचैति सर्वं यस्मिन् देवा अधि सर्वे निषेदु'रित्यु-

## कैश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नन्वेवं स्त्र एकवचनाऽसङ्गितिरत्यत आहुः—'जात्यपेक्षये'ति । 'ब्राह्मणो मामकी तनु'रित्यादिवत् । जातिश्चाऽत्र सर्वेषु क्रियात्वरूपा । अत्र भाष्ये येपामिति वहुवचनं त्वन्यपदार्थस्याऽनेकविधत्वप्रदर्शनार्थम् । यद्वा येपामिति न विग्रहः किन्त्वर्थकथनमात्रम् । स तु जन्मादिरस्य जन्मादिजातीयस्य धर्मस्य तदेतत्स्चनार्थमेव जात्यपेक्षयेति ग्रन्थः । अत एव ठिङ्गमपि सामान्याऽभिप्रायं कृतनपुंसकमेव निर्दिष्टम् । ननूदमरूपजन्मनि किंग्रमाणिनत्यत आहुः— 'जन्मित्वि'ति । 'श्रुतत्वाद्वि'ति । व्युचरणश्रुतिश्चतत्वात्सिद्धं निर्विवादम् । एतद्यथा तथा प्रपित्र्वतं श्रीमद्रोस्वाभिचरणैर्विद्दराभरणे । एवं पक्षत्रयेण स्तृतं व्याख्यायर्जुमार्गेण व्याकुर्वन्ति—

## श्रीलाॡभदृकृता गृहार्थदीपिका।

सर्वेषु धर्मेषु सत्ताया एव प्राथम्यात्सत्तारूपो विकार आदिशब्दवाच्य इत्यर्थः । तदाहुः—'अत आदिशाब्दः स्वाधारसद्धमेवाची'ति । स्वः वटादिः आधारो यस्य, एतादृशो यः सद्धर्मः
सत्तारूपो धर्मस्तस्य वाचकः आदिशब्द इत्यर्थः । एवंसति जन्मादिपदे जन्मपदेन जन्म
प्राह्यमादिशब्देन सत्ता प्राह्येति, विकारद्वयवाचकं जन्मादिपदं समाहारद्वन्द्वनिर्मितमिति फिलतम् ।
वृद्ध्यादिभावविकाराणां चतुर्णां प्रहण उपायमाहुः—'तद्धमाणामुपलक्षक' इति । तद्धमाणां
वृद्ध्यादिरूपाणामुपलक्षक इत्यर्थः । उपलक्षणविधया वृद्ध्यादयो गृह्यन्ते । इत्यं जन्मादिपदेन
पदिष्पार्थ उच्यते । 'गमनप्रवेशायो मेदादि'ति । 'यतो वा इमानि भृतानि जायन्ते
भगवदीयशीमदिव्हाराम्प्रणीतः प्रदीपः।

बहुसम्मतत्वेन तद्गुणबहुवीहिपक्षमाश्रित्याहुः—'अथवे'त्यादि । गमनेत्यादि । गमनमाविर्भावरू-पोत्पत्तिः, प्रवेशो भङ्गस्तयोर्भेदान् । भिन्नार्थबोधकं 'जन्म' 'आदि' इतिपदद्वयमुपात्तमित्यर्थः । जन्म जन्मपदार्थः । आदिः अनादित्वाश्रयः । येपामिति बहुवचनं तद्गुणसंविज्ञानेन बहुनां सङ्ग्रहा- अथवा किमनया कुसृष्टचा, जन्म आद्यस्य आकाशस्य यत इति। 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत' इत्येव विचार्यते । फलसम्बन्धित्वात् । तेनैकत्र सिद्धः शास्त्रार्थः प्रकारा-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

एवं पक्षत्रयेण जन्मादीत्यवयवं व्याख्याय ततोऽपि ठाघवप्रदर्शनार्थमृजुमार्गेण व्याख्यानमाहः—'अथवे'ति । कुत्सितानां गौरवठक्षणादियुक्तानां सृष्टिः कुसृष्टिः । आदौ भव आदाः ।
नतु 'सोऽश्रुत' इत्यत्र प्रथमान्तेन तच्छव्देन जीवस्थैवोक्तत्वात्तस्मादित्यनेन तस्थैव सिन्नहितस्य
परामर्शादात्मशब्देन च सामानाधिकरण्यादैश्वर्यादिविशिष्टस्य कस्यचिद्भत्तभौतिकादिकर्तृत्वं निःसन्दिग्धमेव प्रतीयत इति कथमेतस्य जन्मादिस्त्रविषयत्वं सन्देहाऽभावादित्यत आहुः—'फलसम्बनिधत्वादि'ति । नहीदं वाक्यं जीवपरमेवेति वक्तं शक्यम् । ब्रह्मपरत्वस्याऽपि सम्भावियतुं

## गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

पनिषदि श्रुतत्वादित्यर्थः । 'सिद्धिम'ति । यतिसद्धं तद्नयं सजातीयं सारयतीति न्यायात्संचरस्य प्रतिसंचरस्मारकत्वं युक्तमेवेति भावः । पुष्टिप्रवाहमर्यादाप्रकारेण व्याख्यायेषां कथनस्याऽनितप्रयोजनत्वान्निश्चयगौरवाचेत्यरुच्या प्रकारान्तरेण सूत्रार्थमाहुः—'अथवे'ति । नतु स्त्रात्केवलाकाशस्येवोत्पत्तिः प्रतीयते, नतु जगदुत्पत्तिः । एवं च केवलाकाशजनकत्वस्यैव

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

'अथवे'ति । 'कुम्हष्ट्ये'ति । कुत्सितानां प्रतिपत्तिगौरवलक्षणादिदोषयुक्तानामर्थानां सृष्टिः कल्पना तया किम् । न किमपीत्पर्थः । 'आद्यस्ये'ति । आदौ भव आद्यः । तस्याऽऽकाशस्य । नतु यतो

# श्रीलाॡभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यि संविद्यान्ती ति श्रुतौ प्रयन्ति गमनं कुर्वन्ति । यद्वस्य प्रविश्वनित्यां प्रयन्ति प्रविश्वनिति गमनप्रवेशनिक्तये उक्ते । तयोगमनप्रवेशयोन्भेदाजन्म आदिर्येपामिति वहुवचनम् । तेन पदेन ठौकिको विग्रहः कर्तव्य इत्यर्थः । एवं सित्त यतो वा इमानीतिश्रुतौ चत्वारः पदार्था उक्ताः । जन्मजीवनगमनप्रवेशाख्याः । तेषां स्चनार्थं ठौकिकविग्रहवाक्ये येपामिति वहुवचनाऽऽग्रहो माध्यकाराणाम् । तथा च जन्म आदिर्येपां यतो वा इमानीति श्रुत्युक्तजीवनगमनप्रवेशनानां, ते जीवनगमनप्रवेशनाख्या जन्मदिपदवाच्या इत्यर्थः । अन्यथा प्रवेशनिर्गमनयोर्भेदाऽनङ्गीकारे जन्म आदिः ययोः स्थितिमङ्गयोनिरिति विग्रहः स्यात् । अस्मदुक्तरीत्या तु यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इति श्रुतौ जन्म-जीवनगमनप्रवेशा य उक्तास्तेपां चतुर्णामिप ग्रहणार्थं जन्म आदि येपामिति विग्रहेण जन्मदीनां चतुर्णां ब्रह्मकर्तृकत्वं साध्यते । चतुर्णां ब्रह्मकर्तृकत्वबोधनाय येपामिति वहुवचनं भाष्ये । नन्वनेक-मन्यपदार्थं इत्यतुशासनादन्यपदार्थवोधो वहुन्नीहिणा भवेत् । अन्यपदार्थश्च येपामित्यनेनोक्ता जीवनगमनप्रवेशास्तेपामेवात्र वोधो भविष्यति न जन्मन इत्याशङ्क्ष समादधते—'जन्म तु श्रुतन्तिनगमनप्रवेशास्तेपामेवात्र वोधो भविष्यति न जन्मन इत्याशङ्क्ष समादधते—'जन्म तु श्रुतन

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

र्थमुक्तं, नतु विग्रहघटकमि । सूत्रे एकवचनस्यैव सत्त्वात् । विग्रहवाक्यं तु जन्म आदिर्यस्य तत् इसे-वंरूपम् । नन्वेकवचनेन सौत्रेण जन्मादिषण्णां बोधः कथिमस्यत आहुः—'जास्ये'सादि । तथा च विकारत्वधर्मस्यैक्यादेकवचनिमिति भावः । नन्वत्राप्यादिपदस्य षद्समुदायत्वाविच्छन्ने सक्षणया सर्वेषां

# न्तरेपि। 'यतो वा इमानी'त्यत्र विस्फुलिङ्गवत् सर्वोत्पत्तिः। अत्र तु क्रमेणेति विशेषः। एतेन

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

शक्यत्वात् । तत्र हेतुः । 'फलसम्बन्धित्वादि'ति । महावाक्यप्रकरणपितस्याऽवान्तरवाक्यस्य तेनापि सहैकार्थ्यात्तत्सम्बन्धित्वम् । तथा च पक्षद्वयसम्भावनस्याऽत्र प्रसक्तत्वाच्छास्रस्याऽवकाश इति भावः । नन्वेतस्य जन्मादिस्त्रविषयत्वे यतो वेत्यत्र कथं निर्णय इत्यत आह—'तेनै-कन्ने'ति। 'तत्त्तेजोऽसृजत स वायुमसृजते'त्यादो सर्व एव प्रकारा 'आकाशं वायुं च सृष्ट्वाऽऽ-

गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

ब्रह्मलक्षणत्वमायाति, न तु जगजनमादिकर्तृत्वस्थेति यतो वेस्यादिवाक्ये ब्रह्मभेदापत्तिः स्यादिस्यत आह—'तेने'ति । येन यतो वेस्यादि विषयवाक्यरवेनाऽऽद्दतं तेनाप्याकाशादिवाक्यसङ्ग्रहार्थमे-वमङ्गीकार्यम् । अन्यथाऽऽकाशादिवाक्ये ब्रह्मान्तराऽऽपत्तिः स्यादिति भावः । 'सिन्द्व' इति । दिक्पप्रदर्शनरीस्याऽन्यान्यपि वाक्यान्यत्र वोद्धव्यानीति ब्रह्मणो जगजनमादिकर्तृत्वं सिद्धमिति शास्त्रार्थः सिद्ध इत्यर्थः । 'प्रकारान्तरेऽपी'ति । वोध्य इति शेषः । नतु कुत्र प्रकारान्तर इस्यत आह—'यतो वे'ति । भृगुप्रपाठक इति शेषः । 'विशेष' इति । वोध्यं इति शेषः ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

वा इमानीतिवाक्यं विहायेदं किमिति विचार्यत इत्यत आहुः—'फले'ति । परविवरणरूपत्वातु तत्वम् । परस्वैव च फलत्वात् । एतेनाऽस्य प्रधानवाक्यत्वमप्युक्तं भवति । तथा च गौणमु- ख्ययोर्मुख्ये कार्यसम्प्रत्यय इति न्यायादेतिह्चारस्थैवमुक्तत्वादिति भावः । नन्वस्थाऽस्य स्त्रस्य विषयत्वे 'यतो वा इमानी'त्यादौ कथं निर्णय इत्यत्राहुः—'तेने'ति । एकत्रोत्पत्तिप्रकारे ।

श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका।

त्वात्सिद्धमि'ति । वहुत्रीहिणाऽन्यपदार्थस्योक्तत्वाजीवनगमनप्रवेशानां ग्रहणम् । जन्म तु, श्रुतत्वाज्ञनमादिपदे श्रुतत्वात्सिद्धमित्यर्थः । समासवटकीमूतत्वेऽपि तद्धणसंविज्ञानपक्षाऽऽश्रयणात्समस्तपदान्तर्गतजन्मपदवाच्यस्याऽपि जन्मनो ग्रहणं सर्वादीनि सर्वनामानीति पाणिनिस्त्रे सर्वादिपदान्तर्गतसर्वपदवाच्यस्यापि सर्वशब्दस्य ग्रहणवदिति हार्दम् । स चासौ गुणश्च तद्धणः । तस्य
संविज्ञानमुपयोगसमये प्रव्यक्तीभावो यत्र स तद्धणसंविज्ञान इति छञ्जणात् । उदाहरणं तु छोहितोष्णीषा ऋत्विजः प्रचरन्ति । छम्बक्णमानयेत्यादि । 'जात्यपेक्षयेक्वचनमिंति ।
जन्म आदिर्येपामिति विग्रहवाक्ये जन्मपद एकवचनं जात्यपेक्षयेत्वर्थः । यतो वा इमानि

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

वोधेपि जन्मनो जन्मत्वेन रूपेणावोधादतद्वणसंविज्ञान एव भवेदत आहुः—'जन्मे'त्यादि । श्रुत-त्वात् जन्म तु 'यतो वा इमानि भृतानि जायन्ते' इत्यादिश्रुत्युपस्थापितत्वात् जन्मविशिष्ठजन्मनिष्ठा-दितानिरूपकसमुदायत्वाविष्ठिन्ने आदिपदलक्षणातात्पर्यात्तद्वणसंविज्ञान एविमहापीत्यर्थः । ऋजुपक्षान्तरेण सूत्रार्थमाहुः—'किमनये'त्यादिना । इत्येच बह्मणः सकाशात्सर्वस्योत्पत्तिवोधकिमदमेव वाक्यं विचायते । विषयत्वेन 'जन्माद्यस्य यत' इतिस्त्रेणेत्यर्थः । ननु वहूनां तादशवाक्यानां मध्य इदमेव

१ भनु का उभयत्रापि शास्त्रार्थस्यक्यात् कुत्रैक्यं गभनदिच्छयोत्पत्तिप्रकारभेद् इति विशेष इत्यर्थः इत्यर्थः सूचिता इति व्यासचरणिरित्यदिः । अत एव मयापि व्यख्याता इत्यर्थः । इत्यत आहुः-पुस्तकाऽशुद्धेरादशेंऽयम् ।

# सर्व एव प्रकाराः सूचिता वेदितव्याः । ब्रह्मविचारे ब्रह्मणोप्यधिकृतत्वात्त द्वह्मेत्यायाति ।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

काशं वा सृष्ट्रे'त्याद्यः सर्व एव ज्ञेयाः । तथा च सर्वेषां सृष्टिवाक्यानामिवरोधः सिद्ध्यतीति भावः । नतु सृत्रे ब्रह्मशब्दाऽभावादनुपपत्तिप्रतिसन्धानाऽभावेनाऽध्याहारस्याऽपि वक्तुमशक्यत्वाच कथमेतस्य फलवाक्योक्ततित्रष्ठकर्तृत्विनिश्चायकत्विमत्यत आहुः—'ब्रह्मविचार' इति । यत्तदोनित्यसम्बन्धात्च्छब्दस्य प्रतिज्ञासूत्रेऽधिकृतस्य ब्रह्मण एव सन्निहितत्वाद्विशेषेणोपस्थापकत्विमिति नाऽध्याहार इत्यर्थः ।

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

नतु सूत्रे किमर्थमयं श्ठिष्टप्रयोगः कृतः । येनानेकव्याख्यानं संभू(कृ)तमत आहुः-'एतेने'ति । जन्माद्यस्येति श्ठिष्टप्रयोगेणेत्यर्थः । 'प्रकारा' इति । स्वमते साक्षात्कर्तृत्वम् । परमते तटस्थत्वं, कुत्रचित् क्रमेणेति प्रकाराः ।

ननु ठक्ष्ये ठक्षणसमन्वयार्थं ठक्ष्यवोधकं पदमवश्यं वक्तव्यमत आहुः-'ब्रह्मे'ति । 'आयाती'ति, अर्थादित्यादिः । एतावता ठक्षणांशो व्याख्यातः । प्रमाणांशं व्याख्यातुकेश्चिहिरचिता वेदान्तचिन्द्वका ।

शास्त्रार्थः कर्नृत्वरूपः । प्रकारान्तर उत्पत्तिस्थितिप्रत्यमिरूपणरूपप्रकारान्तरे । अत्र ज्ञातव्य इति शेषः । वाक्यद्वयोक्तोत्पत्तिप्रकारे यो विशेषस्तमण्याहुः—'यतो वे'त्यादिना । चतुर्धा स्त्रविवरण- फलमाहुः—'एतेने'ति । चतुर्धा स्त्रविवरणेन । स्त्रे श्लिष्टप्रयोगेन वेदोक्ताः साक्षात्परम्पराभेदेन ये मृष्टिप्रकाराः स्चितास्ते ज्ञातव्या इत्यर्थः । नतु पूर्वं ब्रह्मसम्बन्धिविचारस्यैवाऽधिकृतत्वेन ब्रह्मणोऽनिधकृतत्वादत्र तद्वह्मेत्यध्याहृतं भविष्यतीत्याशङ्कामपाकुर्वन्ति—'ब्रह्मविचारे'ति । यत्त-

#### श्रीलाल्सहकृता गृहार्थदीपिका ।

भृतानि जायन्ते इति श्रुतौ यत्प्रयन्यिभसंविशन्तीति गमनप्रवेशयोभेंद उक्तस्तत्स्चनार्थं भाष्ये जन्म आदिर्थेपामिति वहुवचनम् । तथाऽस्मिन्नेव विग्रहवाकये जात्यपेक्षया जन्मेत्येकवचनित्यर्थः । अयमर्थः । यतो वेति श्रुतौ भृतानि जायन्त इति वहुवचनाद्ध्तप्रतियोगिकानि जन्मान्यिप वहूनीति जन्मपदे वहुवचनं प्राप्नोति अस्ति तु जन्मेत्येकवचनित्याशङ्क्ष्य जन्मपद एकवचनं साधयन्ति । 'जात्यपेक्षया एकवचनित्योति । सकलेषु भूतप्रतियोगिकजन्मसु जन्मरूपा जातिरेकैवेति जन्मपद एकवचनमुचितमतो जन्म आदिर्येषामिति विग्रहः कर्तव्य इति हार्दम् । जन्म आदिर्येषामिति विग्रहेऽन्यपदस्य वहुवचनान्तत्वाजन्मादिशब्देऽपि प्रथमावहुवचनरूपो जस् सुपां सुल्यगिति वैदिकप्रक्रियास्त्रेण लक्षः । अतो जन्मादीति प्रयोगः सूत्रे साधः ।

'फलसंबन्धत्वादि'ति । आरम्भे ब्रह्मविदामोति परमिति फलस्योक्तत्वातस्माद्वा एतस्मादात्मन आकादाः संभृत इस्येव सृष्टिवाक्यं मुख्यमिति तदेव विचार्यत इति भावः ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

विषयत्वेन विचार्यतेऽत्र किं गमकिमित्यत आहुः—'फल्टे'त्यादि । 'ब्रह्मविदाप्तोति परिम'तिफलबोध-कवाक्यघटितप्रपाठकान्तर्गतत्वेन तस्य प्राधान्यादिति भावः । नन्वत्रैयमेवास्तु अन्यत्र तु 'यतो वा इमानी'त्यादिस्थलेषु सर्वत्र तपआदिनिष्पन्नस्य विमृतिरूपस्य वा जीवस्थैव कर्तृत्वमस्त्वित्यत आहुः— न त्वध्याहारः। शास्त्रे योनिः शास्त्रयोनिः। शास्त्रोक्तकारणत्वादित्यर्थः। शास्त्रीति शास्त्रं

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

नतु त्रह्मणोऽधिकृतत्वेऽपि नित्यगुद्धमुक्तस्वभावत्वात्कथमेतस्य कर्तृत्वमुपपद्यत इत्याशक्क्ष्य शिष्टेन सूत्रावयवेन तत्समाधानमाह—'द्यास्त्रयोनित्वादि'ति। त्रह्मणः श्रुत्येकसिधगम्यत्वेन कारण्यत्वस्थाऽपि तथात्वान्नानुपपत्तिरिति भावः। नतु सूत्रे शास्त्रपदोपादानात्काणादन्यायमायावादादीनामिपि प्रसक्तेस्तत्रेव कथमुक्तेन प्रकारेण कारणत्वोक्तिरित्याशक्क्ष्य शास्त्रशब्दार्थमाह—'द्यास्ती'ति। शासनं सन्मार्गे स्थापनम्। नहि काणादादीनां सन्मार्गे स्थापनं कार्यत्वेन वक्तं शक्यम्। तेषां शुक्रमोहितखुद्धित्वेन च वेदविरुद्धत्वेन मोहार्थत्वात्। नतु वेदशब्दस्य काण्डद्वयवाचकत्वेनोत्तरकान

गोस्यामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणस् ।

माहु:-'द्यास्त्रे'त्यादिना । शास्त्र इति विपयसप्तमी । विपयत्वं च प्रतिपाद्यत्वमित्यभि-प्रायेणाऽऽहु:-'द्यास्त्रोक्ते'ति । वेदप्रतिपाद्यत्यर्थः । 'वेद' इति । प्रभुसम्मितः सुहृत्सिम्मितः कान्तासम्मितश्चेति शन्दस्य त्रिविधत्वादयं प्रभुसम्मितः शन्द इत्यर्थः । एवं च तदाज्ञाभङ्गो न कर्तव्य इति भावः । ननूपनिषद्वाक्यमेवात्र प्रमाणमिति वक्तव्ये वेदसामान्यग्रहणं किम-कैश्चिद्वरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

दोर्नित्यसम्बन्धादयीदेव तद्वोधो भविष्यतीति नाऽध्याहारापेक्षापीत्याशयः । एवं लक्षणवोधकां-शाऽऽद्यभूतं स्त्रांशं ब्याख्याय प्रमाणवोधकं हेतुभूतं स्त्रांशं व्याकुर्वन्ति—'शास्त्रे योनिरि'ति । विषयसप्तमीयम् । विषयत्वं चाऽत्र प्रतिपाद्यत्वम् । तथा च शास्त्रे हि सृष्ट्यादिकर्तृत्वं ब्रह्मण एव प्रतिपाद्यते । अतः शास्त्रप्रतिपादितसृष्टचादिकर्तृत्वाद्यस्य जन्मादिकर्तृ तदेव ब्रह्मति स्त्रार्थः पर्य-वसितो श्रेयः । एतेन ब्रह्म श्रुत्येकसमधिगम्यमिति तत्कर्तृत्वमिष तथिति नाऽनुमानगम्यं कर्तृत्वं सिद्ध-रादर्तव्यमिति स्चितमतो नाऽनुपपत्तिरिति भावः । अन्यत्र शास्त्रत्वव्यवहारो गौण इति वोधियतु-माहुः—'शास्ती'ति । एतदुक्तमेवाऽऽदरणीयं सिद्धिरिति ज्ञापनार्थमेव वेदपदं परित्यज्य शास्त्र-श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीषिका ।

शास्त्रे योनिः शास्त्रयोनिरिति सप्तमीतत्पुरुपः । शास्त्रे इति सप्तम्या शास्त्रस्थाधिकरणत्वम् । प्रति-पाद्यत्वसम्बन्धेन तत्र वर्तमानत्वात् । तथा च शास्त्रे प्रतिपाद्यं यत्कारणं तत् शास्त्रयोनिः । तत्त्वं शास्त्रयोनित्वम् । फिलतमाहुः—'शास्त्रोक्तकारणत्वादि'ति । नतु ब्रह्मणः कारणत्वमुपनिषत्सूप-लभ्यते ततश्च जन्माद्यस्य यत उपनिपद्योनित्वादित्येव वक्तव्यं तदिहाय शास्त्रयोनित्वादिति किमर्थ-भगवदीयशीमदिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

'तेने'लादि । तेन ब्रह्मणः कारणतायाः सिद्धत्वेन । एकत्र सिद्ध इलादि 'तस्माद्वा एतस्मादात्म-न'इत्यत्र ब्रह्मणः प्रपत्रकारणत्विमिति शास्त्रार्थः सिद्धः स एव 'यतो वा इमानि' 'आनन्दाद्ध्येव खिल्व-मानी' त्यादिस्थले सर्वत्र बोध्य इत्यर्थः । अत्र तु 'तस्माद्वा एतस्मादि'त्यत्रेत्यर्थः । नतु 'जन्माद्यस्य यत' इतिस्त्रभागेन ब्रह्मणः कारणत्वं व्यवस्थापितं तत्र नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावत्वाद्वह्मणो न सम्भवतीति पूर्वपक्षे प्राप्ते सूत्रशेषेण समाधानमाहुः—'शास्त्रो' त्यादिना । 'शास्त्रो'केत्यादि । तथा च ब्रह्मणो यथा लौकिकयुक्तयगम्यत्वं वेदैकसमधिगम्यत्वं तथा ब्रह्मनिष्ठकारणत्वमपीति वेदोक्तकारणतायां विप्रतिपत्तो ब्रह्मापि विप्रतिपत्नं स्थात्तस्माद्देदोक्तमेवाङ्गीकार्यमिति भावः । वेदः । सामान्यग्रहणं पूर्वकाण्डे पूर्वसृष्टिवाक्यानां सङ्ग्रहार्थम् । यथास्यैव कारणत्वं, नान्यथा तथोपरिष्टाद्वक्ष्यामः । मतान्तरवज्जन्मादीनां न विकारित्वम् । किन्त्वाविभीवतिरोभावावेव

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ण्डस्थानामेव सृष्ट्यादिवाक्यानां कथं ग्रहणिनत्यत आहुः—'सामान्यग्रहणिम'ति । पूर्वस्मिन्नपि काण्डे सृष्ट्यादिवाक्यानां—'प्रजापितरकामयते'त्यादीनां सत्त्वात्तेषां संग्रहार्थं सामान्यग्रहणम् । ननु तत्र प्रजापितप्रभृतीनामेव कर्तृत्वस्य प्रतीयमानत्वात्कथं त्रह्मण एव तत्त्वं तत्राहुः—'यथास्यैवे-त्युपिरष्टान्ननु न सर्वो वेदो ब्रह्मणो जगत्कतृत्वे मानिम'त्यारभ्येत्यर्थः । ननु त्रह्मणो जगत्कर्तृत्वे प्रपञ्चस्य कार्यत्वादत्रह्मत्वापित्तस्तथा चायं सिद्धान्तः कस्मान्न भवतीत्यत आहुः—'मतान्तरविदे'ति । ननु जन्मादिसूत्र इदमाऽनेकभूतभौतिकदेवतिर्यङ्मनुष्याऽनेकाऽद्धतरचनायुक्तकोटिन्योस्थामिश्रीमहिरिधरविद्वते विवरणम् ।

र्थमित्यत आहुः-'सामान्ये'ति । पूर्वकाण्डे सृष्टिवाक्यानामिति । भाववृत्तस्क्ते, सो अङ्ग वेद यदि वा न वेद इत्यादिवाक्यानामित्यर्थः । एतेन सकलवेदार्थरूपो भगवानिति स्चितम् ।

नतु केषांचिन्मते ब्रह्मणो निमित्तकारणत्वं योनिपदमि निमित्तकारणवाचीति किमर्थं कारणत्वं ब्रह्मणः स्वीकियत इत्यत आहुः—'यथे'ति । उपरिष्टाद्ग्रिमस्त्रे । नतु साङ्ख्ये-

# क्षेश्चिद्धिरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

पदम् । 'सामान्ये'ति । सर्ववेदवाचकशास्त्रपद्रग्रहणम् । 'पूर्वेस्ट्रष्टी'ति । पूर्वेभ्यः प्रजापितभ्यो या सृष्टिस्तत्प्रतिपादकव्याक्यानामित्यर्थः । तथा च पूर्वकाण्डीयरेपि वाक्येर्वह्मण एव कर्तृत्वं प्रति-पाद्यत इति बोधनार्थं तथेति भावः । अन्यथा मिथोवाक्यविरोधः स्यात् । सर्वकारणता च ब्रह्मणो भज्येत ।

नतु प्रजापतिप्रभृतीनामिष श्रुतं कर्तृत्वं कथं निह्नोतुं शक्यमित्यत आहुः—'चथे'ति । अस्य .त्रह्मणः । 'उपरिष्टादि'ति । समन्वयाद्यधिकरणेषु । प्रजापत्यादिरूपेणाऽपि ब्रह्मण एव कर्तृ-

# श्रीलाॡभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

मुक्तमित्याराङ्म्य समाद्धते—'सामान्यग्रहणिमि'त्यादिना । शास्तीति शास्त्रमिति व्युत्पत्त्या वेदस्य ग्रहणात्पूर्वकाण्डेऽपि प्रज्ञापितरकामयतेत्यादिसृष्टिवाक्यानां विद्यमानत्वात्तैरिप ब्रह्मकारणतैव वोध्यत इति ज्ञापनाय पूर्वकाण्डोत्तरकाण्डोभयग्रहणार्थं वेदवाचकशास्त्रपदोपादानं शास्त्रयोनित्वा- दितीत्यर्थः । नतु पूर्वकाण्डे प्रजापतीनां कारणत्वोक्तेः कथं ब्रह्मेककारणकत्वं प्रपञ्चस्य सेत्स्यतीत्या- शङ्क्ष्य समाद्धते—'यथास्यैव कारणत्विमि'त्यादिना । 'उपरिष्टादि'ति । भाष्ये, 'नतु न सर्वो

# भगवदीश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

सामान्यग्रहणं उपनिपत्पदमनुक्त्वा 'शास्त्रे'तिपदप्रयोगरूपम् । पूर्वसृष्टिवाक्यानां 'प्रजापित-रकामयते'त्यादिपूर्वकाण्डीयसृष्टिवाक्यानाम् । सङ्कहार्थे ब्रह्मणि कारणताप्रतिपादकत्वेन सङ्ग्रहार्थिनित्यर्थः । ननु प्रजापतिप्रभृतीनां कारणताप्रतिपादकवाक्यैस्तेषामेव कारणत्वं प्रतिपाद्यते, नतु ब्रह्मण इत्यत आहुः—'यथे'त्यादि । अस्यैव ब्रह्मण एव । एवकारेण ब्रह्मभिन्नानां कारणत्वव्यवच्छेदः । उपरिष्टात् अग्रिमस्त्रेषु । ननु प्रपञ्चस्योत्पत्तिमत्त्वे प्रपञ्चस्याब्रह्मत्वापत्तिरित्यत आहुः—'मतान्तरे'-

तथोत्तरत्र वश्यते तदनन्यत्वाधिकरणे । नामलीलाया अपि न पृथङ्गिरूपणम् । प्रपञ्चमध्यपातात् ।

केचित् पृथयूपनामप्रपञ्चकर्तृत्वं योगविभागेन प्रतिज्ञाय समन्वयादिसूत्रेष्वेव हेतून्

गोस्वामिश्रीमुरलींधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

वहाण्डरूपप्रपञ्चस्यैवोक्तेस्तत्कर्तृत्वमेव तत्रोच्यत इति नामप्रपञ्चकर्ता कश्चिदन्य एव कस्मान्न भवती-त्यत आहुः—'नामलीलाया अपी'ति । इदमः सन्निहितविषयत्वेन नामप्रपञ्चस्याऽपि श्रोत्रादिस-न्निहितत्वात्तिद्विषयत्वम् । तथा च न पृथङ्किरूपणं साम्प्रतिमत्यर्थः । नतु शास्त्रयोनित्वादिति पृथ-क्स्त्रं कृत्वा नामप्रपञ्चकर्तृत्वं तस्मिन्भिन्नतया न कुत्राऽपि प्रतिपाद्यत इति कथं न पृथङ्किरूपणं साम्प्र-तमित्यत आहुः—'केचिदि'ति । प्रतिभातीत्यन्तो ग्रन्थो विचारणीयोऽस्ति । पुनस्तदेव दढीकर्तुं गोस्नामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

र्यावन्नामरूपात्मकप्रपञ्चलन्मादीनां प्रकृतिविकारत्वं स्वीक्रियते । कुतः । मूलप्रकृतिरिविकृतिर्महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्तेति स्मरणात् । तथाच तत्कारणत्वं कथं ब्रह्मणः । 'मतान्तरचदि'ति । अस्मिन्नथें सूत्रकारसम्मितमाहुः—'चक्ष्यत' इति । द्वितीयाध्याये इति शेषः ।
नतु, तस्माद्वा एतस्मादित्यादिवाक्येनाऽऽकाशवाय्वादिरूपार्थजनकत्वं प्रतिपादितं, नत्वाकाशवाय्वादिशब्दलनकत्वमिति न्यूनता स्यादित्यत आहुः—'नामे'ति । 'प्रपञ्चे'ति । नामरूपात्मकप्रपञ्चस्य शब्दार्थोभयरूपत्वात् । प्रपञ्चवाचकस्य पदस्य सूत्रे विद्यमानत्वान्न न्यूनतेति
भावः । मतान्तरमाह—'केचिदि'ति । 'योगविभागेने'ति । युज्यते लक्ष्येण सहेति योगः
किश्चिहरचिता वेदान्तचनिद्वका ।

भाव इति भावः । नतु तेषां जन्मसविकल्पसिहिष्णुत्वात्कथं ब्रह्मत्विमत्यत आहुः—'मतान्तरव-दि'ति । 'विकारित्विभि'ति । विकुर्वन्तीति विकारिणः । सुष्यजाताविति ताच्छील्ये णिनिः । स्वाधारे विकारं कुर्वन्तीत्यर्थः । किन्त्वाविभीवतिरोभावपर्याया एवति ज्ञेयाः ।

ननु नामठीलाप्रतिज्ञार्थं स्त्रान्तरभेवेदं कुतो न स्यादित्यतं आहुः—'नामलीलाया' इति । 'प्रपञ्चे'ति । तथात्वेनाऽस्येत्यनेनेव तन्निर्देशादिति भावः । अत्र स्त्रद्वयं, तेन रूपनामविषयके प्रतिज्ञं अपि द्वे इति कस्यचिन्मतमन् दूपयन्ति—'केचिदित्यादि प्रतिभाती'त्यन्तम् । अत्राऽश्रीलाल्भहकृता गृहार्थक्षिणका ।

वेदो ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वे मानं तपो यज्ञादियुक्तप्रजापितप्रभृतीनामेव जगत्कारणत्वस्य पूर्वकाण्डे तत्तदुपाख्यानेष्ववगम्यमानत्वादि'नोपरिष्टाद्वक्ष्याम इत्यर्थः । नतु जन्माद्यस्य यत इत्यनेन रूपप्रप- अस्योक्तत्वान्नामप्रपञ्चकारणताकथनार्थं शास्त्रयोनित्वादिति वक्तव्यमतो नेदमेकं स्त्रं, किं रूपना- मभेदकारणत्वनिरूपणार्थिमयं दिस्त्रीति साम्प्रतिमत्याशङ्क्याऽऽहुः—'नामलीलाया अपी'त्यादि । भगवर्धश्रीमदिच्छारामवर्णातः प्रदीपः।

त्यादि । जन्मादीत्यादिपदेन स्थितिभङ्गादीनां ग्रहणम् । न विकारित्वं न विकाररूपत्वम् । नन्व-र्थरूपप्रपञ्चकर्तृत्वस्य त्रह्मणि लाभेऽपि नामात्मकेऽलाभात्तत्र कश्चनान्यः कर्ता भविष्यतीत्यत आहुः— 'नामे'त्यादि । तथा च जन्माद्यसेत्यत्रेदंशब्देन सन्निकृष्टमात्रपरामर्शान्नामप्रपञ्चस्यापि श्रोत्रसन्निकर्षात् सोपीदंशब्देन सङ्गृहीत इति वोध्यम् ।

केचित् शङ्कराचार्याः । तेषां मतं दशसूत्रं जन्माद्यधिकरणम् । तत्र प्रथमसूत्रेणार्थसृष्टि-

वर्णयन्ति । अन्वयसिध्यर्थञ्च, अति व्यामोतीति अत्, शास्त्रे योनित्वं प्राप्तं तिदिति । नैतत् सूत्रकारसम्मतिमिति प्रतिभाति । तस्मात्सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तिमत्त्वञ्च सिद्धं निरङ्क्षरा-जगत्कर्तृत्वेन ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

प्रकारान्तरेण प्रत्यविष्ठिते । 'निन्व'ित । शास्त्रतेऽनेनेतिन्युत्पत्त्या शास्त्रं वेदः । तिस्मिन्योनिः शास्त्रयोनिः । शास्त्रोक्तिकारणत्वादिति स्त्राऽवयवस्य व्याख्यातत्वात्सर्वोऽपि वेदो ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वे . गोस्वामिश्रीमिद्विरिधरिवरिवरं विवरणम् ।

स्त्रम् । तस्य विभागेनेत्यर्थः । एवं च रूपप्रपञ्चकर्तृत्ववोधकं जन्माद्यस्येकं स्त्रम् । नामप्र-पञ्चकर्तृत्ववोधकं शास्त्रयोनित्वादित्यपरं स्त्रमिति विभागेन प्रतिज्ञां कृत्वेत्यर्थः । ननु स्त्रं तु पञ्चम्यन्तं अर्थादायातं यद्वसपदं तत्प्रथमान्तिमिति समानविभक्तिकत्वाऽभावेनान्वयाभावात्कथं तद्बोधकत्वं तस्यत्यत आहुः—'समन्वयादी'ति । तथा च समन्वयादिस्त्रादारभ्य स्त्रेषु हेतुपञ्च-म्यन्तत्वं स्वीकुर्वन्ति । अत्र तु शास्त्रयोनित्वादिति प्रथमान्तत्वात् । 'शास्त्रे'ति । सप्तम्यानिरूपि-तत्वमर्थः । शास्त्रनिरूपितकारणत्वाश्रयं ब्रह्मेति स्त्रार्थः । एवं च शास्त्रस्य शब्दस्वरूपत्वान्नाम प्रपञ्चकर्तृत्वं भगवतः स्त्रेण बोधितमिति भावः । एतन्मतं खण्डयन्ति—'नैत्रद्वि'ति । 'भाती'ति । शास्त्रयोनिरित्येतावत्वेव त्वदीयार्थसिद्धौ शेपवैयर्थ्यम् । मात्राठाववस्य स्त्रकाराणां हर्पजनकत्वादक्षर-द्वयगोरवस्य दुःसहत्वादिति भावः । 'जगत्कितृत्वेवे'ति । शास्त्रप्रतिपाद्यस्तत्रजगत्कर्तृत्वठक्षणे-नेत्यर्थः । प्रकृत्यादिवारणाय शास्त्रेति । केवठशास्त्रप्रतिपादस्येव ठक्षणत्वे धर्मे व्यभिचार इत्यतो जगदिति । शास्त्रप्रतिपाद्यजगत्कर्तृत्वं प्रजापतेरप्यस्तीत्यतः स्वतन्नेति । अत्र पूर्वकाण्डं निभेरं

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

सम्मतिवीजं तु शास्त्रयोनीत्येतावतैव तत्त्रथार्थलाभेऽधिकस्य वैय्यर्थ्यापत्तिरित्युपसंहरन्ति—'तस्मा-दि'ति । कर्तृत्वाद्यन्यथानुपपत्तेः । कर्तृत्वे किञ्चिदाशङ्कते—नन्विति । अवान्तरकारणत्वमपि तेषां श्रीलाल्कभदृकृता गृहार्थदीपिका ।

तथा च जन्माद्यस्थेत्यत्रेदंशब्देन रूपनांमोभयप्रपञ्चस्य ग्रहणान्न पृथक्स्त्राऽपेक्षेत्यर्थः । 'नैततस्त्र्ञकारमतिम'त्यादि । शास्त्रयोनित्वमततीति व्युत्पत्त्या शास्त्रयोनित्वादिति प्रथमान्तं ब्रह्मवाचकमिति परेपामाशयस्तं दूपयन्ति—'नैतत्स्त्र्ज्ञकारमतिम'त्यादिना । यदि स्त्रकारस्याऽयमाशयः स्यात्तदा शास्त्रयोनिरेतावदेव वदेन्न त्वधिकमतः शास्त्रयोनिरित्येतावतैव चारितार्थ्येऽपि त्वादि-

# भगवदीश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

प्रतिज्ञा । शास्त्रयोनित्वादितिस्त्रं पूर्वस्त्राद्विभज्य तन्मते पञ्चम्यर्थानन्वयात्प्रथमान्तं स्त्रिमित्युक्त्वा द्वितीयस्त्रेण शब्दसृष्टिप्रतिज्ञा इत्येवं रूपं तन्मतमुपन्यस्यन्ति—'पृथिगि'त्यादिना । हेतृन्
वर्णयन्ति समन्वयार्थहेतृन् वर्णयन्तीत्यर्थः । स्त्रस्य प्रथमान्ततामुपवर्णयन्ति । 'अन्वये'त्यादिना ।
तदृष्यन्ति । 'नैतिदि'त्यादिना । दूष्णं तु शास्त्रयोनिरेतावतैव प्रतिज्ञासिद्धेस्त्वादितिभागस्य
वैयर्थं नहि सर्वज्ञः स्त्रकारो व्यर्थं प्रयुक्के इति । स्रोक्तस्त्रार्थं निगमयन्ति । 'तस्मा'दित्यादिना ।

१ मतमिति लाखभट्टसंमतः पाठः ।

ननु न सर्वो वेदो ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वे मानम् । तपोयज्ञादिप्रयुक्तंप्रजापतिप्रभृती-नामेव जगत्कारणत्वस्य पूर्वकाण्डे तत्तदुपाख्यानेष्ववगम्यमानत्वात् । नचाऽवान्तरकार-णत्वम् ?। परस्याऽश्रवणात् । उत्तरकाण्डे तु द्वयप्रतिपादनाद्विरोधः । सन्देहश्च । मीमां-

गोस्वामिश्रीसुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मानमित्युक्तं भवति । तन्न घटते । 'प्रजापितरकामयते'त्याद्युपाख्यानेषु प्रजापितप्रभृतीनां तपोयज्ञादियुक्तानां यज्ञानां च जगत्कारणत्वस्य श्रवणात् ।

नतु यथा घटादित्रत्यक्षे सन्निकर्पादीनामवान्तरकारणत्वेऽिप प्रमाणानां करणत्वं नाऽपगच्छिति, तेषामप्यवान्तरकारणत्वं कथं ब्रह्मणः कारणत्वमुपहन्यादित्याशङ्क्याऽऽह—'न चे'ित । तत्र हेतुमाहुः—'परस्ये'ित । यथा तत्र प्रमाणानां मुख्यत्वं प्रत्यक्ष्मिद्धं, न तथा पूर्वकाण्डे प्रजापतित्रभृतिभ्यः परस्य श्रवणमित्ति, येनावान्तरकारणत्वं तेषां कल्प्येत । ननूत्तरकाण्डे परस्य श्रवणाच्छास्रयोनित्वमप्रतिहत-मेव, न ह्युत्तरस्य शास्त्रत्वं नाऽस्तीति वक्तुं शक्यम्। तथा च का वाऽनुपपत्तिरित्यत आहुः—'उत्तर-गोस्वामिश्रीमहिरिधरविर्वितं विषरणम्।

मन्यमाना ब्रह्मणि स्वातन्त्रयेण जगत्कर्तृत्वमसहमाना मीमांसकाः प्रत्यवितष्ठन्ते—'निन्व'ति । 'तपो-यज्ञादियुक्ते'ति । क्षचित्पुस्तके तपोयज्ञादिप्रयुक्तेत्यिपिपाठः । 'अवगम्यमानत्वादि'ति । प्रजापतिरकामयत, प्रजाः सृजेथेत्यादिना तपःसाहचर्येण प्रजापतेर्यज्ञसाहचर्येणान्यस्य जगत्करणत्वप्रतिपादनादित्यर्थः । 'नचे'ति । न हीत्यर्थः । 'अव्यान्तरे'ति । भृत्यादीनां यथा यिक-श्चित्कारणत्वं तथा प्रजापतेरिति । न हीत्यर्थः । 'अश्ववणादि'ति । प्रजापत्यादिव्यतिरिक्तस्याऽश्रव-णादित्यर्थः । ननूत्तरकाण्डे श्रवणं वर्तत इत्यत आह—'उक्तरे'ति । 'इयप्रतिपादनादि'ति । कर्तृ-केश्चिद्वराचिता वेदान्तचित्वका ।

परिहरन्ति—'नचे'ति । 'परस्ये'ति । मुख्यस्येत्यर्थः । 'द्रयमि'ति । कर्तृत्वं तदभावश्च ।

श्रीलाल्भदृक्ता गृहार्थदीपिका।
त्यिषिकमुक्तमतो ज्ञापयित परोक्तं न व्यासाशयगोचर इति । 'उत्तरकाण्डे तु द्वये'त्यादि । यतो वा इमानि भूतानीत्यादिना कर्तृत्वप्रतिपादनं, निष्कलं निष्क्रियमित्यादिना नित्यशु-• द्वुद्धेत्यादिना च कर्तृत्वाऽभावप्रतिपादनमिति विरोध इत्यर्थः । तथा चोत्तरकाण्डे विरोधसन्देहयोः सत्वात्पूर्वकाण्डे ब्रह्माऽतिरिक्तस्य प्रजापतिप्रभृतेः कर्तृत्वप्रतिपादनान्न ब्रह्मणि जगत्कर्तृत्वं वेदसिद्धमतः शास्त्रयोनित्वं यदक्तं तन्न सिद्ध्यतीति पूर्वपक्षिणो हार्दम् ।

भगवदीश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

जगत्कर्तृत्वेन ब्रह्मणि सर्वज्ञत्वसर्वशक्तिमत्त्वे असहमानाः प्रत्यविष्ठिन्ते । ननु इत्यादिना । प्रभृतिपदेन क्षेत्रज्ञप्रकृत्यादीनां ग्रहणम् । तत्त्तदुपाख्यानेषु प्रजापितक्षेत्रज्ञाद्यपाख्यानेषु । अवान्तरकारणत्वं मुख्यं कारणत्वं परब्रह्मणः अवान्तरकारणत्वं प्रजाप्रत्यादीनाम् । 'परस्ये'-त्यादि । तथाचेन्द्रियाणां सन्निकर्ष इव यस्यावान्तरकारणं प्रजापितः स्यात्तादशपरस्य प्रपाठके अश्रव्णादित्यर्थः । ननूत्तरकाण्डेन ब्रह्मणि कर्तृत्वं व्यवस्थापनीयमत आहुः । 'उत्तरे'त्यादि । द्वयप्रति-पादनात् 'तस्माद्वा' 'यतो वा' इत्यादिश्चितिभः कर्तृत्वस्य 'नित्यग्चद्वद्वद्वे'त्यादिभिः कर्तृत्वाभावस्थे-तिविरोध इत्यर्थः । सन्देहस्य कर्तृत्वतदभावोभयसाधारणचैतन्यधमदर्शनात्सन्देहोपीत्यर्थः । सीमां-

१ एतदन्तरं 'अत्र प्रजापतिप्रमृतिभय इत्यादी'ति निःसम्बन्धइव पाठः सःवस्माभिने रक्षितः ।

सायाः सन्देहनिवारकत्वेऽष्येकांशस्याऽप्रामाण्यं स्यात् । उभयसमर्थने शास्त्रवैफर्ल्यं वा । वेदप्रामाण्यादेव तिसद्धेः । वाधितार्थवचनं वेदे नास्तीत्यवोचाम । किञ्च, वेदान्ताः किं

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

रकाण्डे त्वित । ब्रह्मवियदादिश्चेति कारणद्वयस्य समप्राधान्येन प्रतिपादनात्परस्परप्रतिवन्ध एक-स्याऽपि कारणत्वं न सम्भवतीति कारणत्वस्य विरोधो विरहः श्रीतत्वाऽविशेषात्सन्देहश्च स्यादित्यर्थः।

ननु सत्यपि सन्देहे मीमांसया तदपगमो भविष्यतीत्याशङ्क्याह 'मीमांसाया' इति । मीमां-सया ह्योकतरिनश्चये सन्देहाऽपगमस्तथा च द्वितीयस्यांऽशस्याऽप्रामाण्यमेव भवेत् । ननु श्रौतत्वा-ऽविशेषादेकतरवाधस्याऽशस्यत्वात्कालभेदेनोभयमेव कस्मान्न भवतीत्यत आहुः—'उभये'ति । तत्र हेतुः—'वेदे'ति । निरस्तसमस्तदोपाशङ्कस्य वेदस्य वाधितानिधगताऽसन्दिग्धवोधजनकत्वरूपाऽन-पेक्षप्रामाण्योपपत्त्यर्थं कालभेदेनोभयोपपत्तौ शास्त्रस्य मीमांसाया वैयर्थ्यमेव भवेदित्यर्थः ।

गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

त्वाऽकर्तृत्वयोर्द्धयोः प्रतिपादनादित्यर्थः । 'सन्देह' इति । उभयप्रतिपादकवाक्ययोः प्रामाण्यादेक-तरपक्षपातस्याऽशक्यत्वात्सन्देह इत्यर्थः ।

नन्वत एव मीमांसाया उपयोग इत्यत आह—'मीमांसे'ति । 'उभयसमर्थने'ति । कर्तृ-त्वाऽकर्तृत्वोभयसमर्थने । 'अवोचाम' इति । बाधितार्धप्रतिपादकत्वरूपाऽप्रामाण्यं वेदे नास्ती-त्युक्तं, प्रागित्यर्थः । एवं च खतन्नजगत्कारणत्वं कुत्रापि नास्तीति वीजाङ्करन्यायेनानादिसृष्टिवाद एव खीकार्य इति यतो वेत्यादिना कार्यछक्षणं न सम्भवतीति भावः । इदानीं वेदान्तविचारस्य कैश्चिहरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

विरोधो मिथोवाक्ययोः । सन्देहः कर्नृत्वं तदभावो वेत्येवंह्रपः । 'एकांद्रास्ये'ति । निषध्यप्रति-पादकवेदभागस्य । 'उभये'ति । कर्नृत्वतदभावयोः । शास्त्रं मीमांसाशास्त्रम् । 'तिस्सिद्धेरि'ति । उभयसिद्धेः । वेदप्रामाण्ये हेतुं स्मारयन्ति—'वाधितार्थे'ति । ननु सिद्धं तर्हि ब्रह्मणः कर्नृत्विमिति मनसि निधाय ब्रह्मकर्तृत्वप्रतिपादकवेदान्तानामेव विकल्पेनाऽकिञ्चित्करत्वमाहुः—'किञ्चे'त्यादि । श्रीलाल्भदृक्ता गृहार्थदीपिका ।

ननु सन्देहिनवारणमनया मीमांसया भविष्यति । तथा च कर्तृत्वकर्तृत्वाभावयोर्भध्य एक एवार्थोऽविशिष्येत । ततश्च सर्व निर्दुष्टिमित्याशङ्काऽऽह—'एक्कांश्चास्याऽप्रामाण्यं स्यादि'ति । यदि कर्तृत्वतदभावयोर्भध्येऽन्यतरस्वीकारस्तदा स्वीकृतप्रमेयाऽितरिक्तप्रतिपादकस्यैकांशस्य तच्छुति भागस्याऽप्रामाण्यं स्यादित्यर्थः । यदि च मीमांसयोभयमप्याद्रियते तदा मीमांसाशास्त्रवैफल्यम् । कुतो वैफल्यमित्याकाङ्क्षायामाह—'वेद्प्रामाण्यादेवे'त्यादि । अतःपरं पूर्वकाण्डोक्तकारणत्वानां प्रजापनितप्रभृतीनामेव जगत्कारणत्वं नत्त्तरकाण्डोक्तकारणताकस्य वद्यणो जगत्कर्तृत्वमिति द्रदियतु-मुत्तरकाण्डस्य पूर्वकाण्डापेक्षया द्यिकिञ्चित्करत्वसमर्थनाय विकल्पमाह—'किञ्चे'त्यादिना । वेदशेपत्वं भगवदीशीमहिच्छारामप्रणीतः प्रदेशः ।

सायाः उत्तरमीमांसायाः । एकांकास्येत्यादि । तथा च कोटिद्वयमध्ये यत्कोटिनिर्णयः कियते तदितरकोटिप्रतिपादकवेदान्तस्याप्रामाण्यं स्यादित्यर्थः । उभयेत्यादि कोटिद्वयस्यापि ब्रह्मण्यक्षीकारे इत्यर्थः । जास्त्रवैफल्यं विरोधस्यवाभावेन तिन्नधीरार्थं व्यासस्त्रह्रपशास्त्रस्य वैफल्यमित्यर्थः । तिसक्तेः विरुद्धकोटिद्वयस्य ब्रह्मणि सिद्धेरित्यर्थः । वादी वेदप्रामाण्यमेव दृढं प्रदर्शयति वाधि-

# वेद्रोपा, वेदा वा ? । नाद्यः । अनुपयोगात् । अनारभ्याऽधीतत्वेन तदुपयोगित्वे पूर्वका-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

अथ पूर्वकाण्डोक्तप्रजापितप्रभृतीनामेव कारणत्वं न ब्रह्मण इत्येव वक्तुं ब्रह्मकारणत्वप्रतिपा-दकानां वेदान्तानां पूर्वकाण्डापेक्षयाऽकिंचित्करत्वसमर्थनार्थं विकल्पमाहुः—'किश्चे'ति। तत्प्रथमं पक्षं दूषयन्ति—'नाच्च'इति। तत्र हेतुमाहुः—'अनुपयोगादिं'ति। एकप्रकरणपिठतत्वे हि तदङ्गत्वम्। यथा दर्शपूर्णमासप्रकरणपिठतत्याऽऽज्यावेक्षणस्य तदङ्गभृताऽऽज्यसंस्कारकत्वम् । न चेह तथा। प्रकरणभेदात्। किंच। शेपत्वं हि द्वेधा सम्भवति। खक्त्पोपकारित्वेन फठोपकारित्वेन वा। न हि वेदान्तानां कर्मखक्त्पोपकारित्वम् । नित्यशुद्धबुद्धोदासीनाऽऽत्मतत्त्वप्रतिपादनेन कर्नुदेवताऽऽदिप्रकाशनार्थत्वाऽभावात्। नापि फठोपकारित्वम् । तत्प्रतिपादनस्य कर्मसमृद्ध्यर्थत्वाऽभावात् । नन्वना-रभ्याऽधीतमिपि 'यस्य पर्णमयी जुद्धः भवती'त्यव्यभिचरितकतुसम्वन्धज्ञह्द्द्वारेण जुहूपदं कतुं स्मा-रयद्वाक्येन पर्णताया यथा क्रतुशेषभावमापादयित्, तथाऽत्मनोऽप्यव्यभिचरितकतुसम्वन्धाऽऽत्मद्वारे-गोस्वामिश्रीमिहिरिधरविर्वितं विवरणम्।

निष्फलत्वात्स न कर्तव्य इत्याक्षिपति—'किश्चे'ति । 'वेद्दोषा' इति । वेदस्य वेदोक्तकर्मणः शेषा अङ्गभूता इत्यर्थः । 'वेद्ा' इति । प्रयोगानुष्ठापकवाक्यक्तपा इत्यर्थः । 'अनुपयोगा-दि'ति । वेदान्तानां ज्ञानाङ्गब्रष्ठपतिपादकत्वेन द्रव्यदेवतादिष्रकाशकत्वाऽभावादनुपयोगादित्यर्थः । अनारभ्य प्रकरणमप्राप्य । अधीतत्वेन पठितत्वेन । तदुपयोगित्वे वेदोक्तकर्भोपयोगित्वे । क्षिश्चिद्वराचिता वेदान्तचित्वका ।

'अनुपयोगादि'ति । पूर्वकाण्डीयवाक्यार्थवोधेन, युक्ते कर्मणि वा, तेजोवैद्युतिमित्यादिवन्निर्णाय-कत्वाऽभावेनाऽनुपयोगात् । नन्वष्टवर्षे ब्राह्मणमुपनयीत, स्वाध्यायोऽध्येतव्यो यस्य पर्णमयी जुहू भेवतीत्याद्यनारभ्याऽधीतमपि वाक्यजातं तदुपयोगिकर्मोपयोगिस्वार्थप्रतिपादनद्वारा यथा तच्छेपत्वभावं भजते, तथा तदुक्तकर्मकर्त्रात्मस्वरूपप्रतिपादनेन वेदान्ता अपि तच्छेषभावं भजन्त इत्यत आहुः—'अनारभ्ये'ति । 'तदि'ति । वेदवेदोक्तकर्मोपयोगित्वे । 'गतार्थत्विम'ति । श्रीकाल्यम्हकृता गृहार्थदीपिका ।

दूषयति—'अनुपयोगादि'ति । एकप्रकरणपठितत्वे ह्यङ्गत्वं स्थात् । दर्शपूर्णमासप्रकरणपठि-ताऽज्यावेक्षणवत् । वेदान्ते तु प्रकरणभेदान्नाङ्गत्विमत्यर्थः । अन्यच । स्वरूपोपकारित्वेन फलो-पकारित्वेन शेषत्वं द्वेधा । तत्र वेदान्तानामसङ्गोदासीनाऽऽत्मस्वरूपप्रतिपादकत्या कर्तृदेवताप्र-काश्चनार्थत्वाऽभावान्न स्वरूपोपकारित्वम् । नवा फलोपकारित्वम् । निर्लेपाऽऽत्मप्रतिपादनस्य कर्म-समृद्ध्यर्थत्वाऽभावात् । ननु यस्य पर्णमयी जुङ्गभेवतीत्यव्यभिचरितकृतसम्बन्धजुहूद्वारेण कर्तुं भगवद्यश्चीमदिव्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तार्थंत्यादि । वेदान्तप्रामाण्ये तदुक्तोर्थः सिध्येदिति तत्प्रामाण्यमेवाक्षिपति 'किश्चे'त्यादिना । नाद्य इति । तत्रहेतुः अनुपयोगादिति । वेदशेषत्वं हि द्वेधा वेदवोधितकर्मोपकारित्वेन, कर्मफलोपकारित्वेन वा । निह वेदान्तानां कर्मस्करूपोपकारित्वेचटकद्रव्यदेवताप्रतिपादकत्वरूपं सम्भवति । तत्र द्रव्यदेवते हि कर्मस्वरूपम् । तत्र नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावोदासीनस्य कर्मस्वरूपाघटकत्वेन स्वरूपो-पकारित्वासम्भवात् । नापि फलोपकार्यङ्गत्वं तादशब्रह्मणोऽकारणत्वेन तत्प्रतिपादनस्य फलोपकारि-प्रतिपादनत्वासम्भवात् । 'अनारम्भे त्यादि । 'यस्य पर्णमयी जुहूर्भवित न स पापं श्लोकं सम-

ण्डविचारेणैव गतार्थत्वम् । विद्याप्रवेशश्च । न द्वितीयः । यज्ञाप्रतिपादनात् । मन्त्रत्राह्मण-त्वाभावाच । तस्माद्वेदोपरा वेदान्ता इति तेपां किं स्यादिति चेत्—

गोस्नामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

णांऽनारभ्याऽधीतानामि वेदान्तवाक्यानां पूर्वकाण्डशेपत्वं कस्मान्न भवतीत्याशंक्याऽऽहुः—'अना-रभ्ये'ति । तथा सित तद्विचारेणेव गतार्थत्वात्कृतमुत्तरिवचारेण । दूपणान्तरमप्याह—'विद्ये'ति । 'श्रोतव्यो मन्तव्यः' 'तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'त्यादिभिः सिद्धो वेदान्तानां श्रवणा-दिद्वारकाऽपरोक्षसाक्षात्कारजनकत्वेन वृद्धविद्यायां प्रवेशो व्याहन्येत । शेषत्वेन स्वतन्त्रफरुजनकत्वस्य वक्तमशक्यत्वात् । द्वितीयं दूपयित—'न द्वितीय' इति । तत्र हेतुमाहुः—'यज्ञे'ति । वेदो हि नित्य-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरिवरिवतं विवरणम् ।

यथाऽनारभ्याऽधीतत्वेन स्त्राणि, अष्टवर्ष ब्राह्मणमुपनयीतेत्यादिवाक्येनोपनयनादाविष प्रयुक्तानि भवन्ति, तथा प्रकरणमप्राप्य विहिता वेदान्ता अपि यदेव विद्यया करोतीति वाक्येन वेदोक्तकर्मस्पयोगित्वे स्वीक्रियमाणे सतीत्यर्थः । 'प्रवेकाण्डविचारेणैवे'ति । पूर्वमीमांसायां तृतीयाध्याये, 'अधातः शेषशेषिभावलक्षणिन'त्यनेन, प्रथमाध्याये स्मृतिपादे च स्त्रादीनां प्रामाण्यविचारः कृत इति तेनैव गतार्थत्वमस्या इति भावः । 'विद्याप्रवेद्या'श्चेति । वेदशेषत्वेन स्मृतीनां चतुर्दशिवद्यासु यथा प्रवेशस्तथाऽस्यापीत्यर्थः । चकारात्पुराणेऽपि । 'यज्ञे'ति । यागतदङ्गप्रधान-प्रयाजादीनामप्रतिपादनादित्यर्थः ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

उत्तरमीमांसाया इति शेषः । तथा चैतद्भैयथर्थमितिभावः । दूपणान्तरमाहुः—'विद्ये'ति । तर्हि त्वदिभमतब्रह्मविद्यायां वेदान्तानां प्रवेशो न स्यात् । स्वातच्चेण साधनफलनिरूपणात् । 'यज्ञे'ति । वेदे हि स्वाध्यायाध्ययनविधिना पुरुषार्थपर्यवसायित्वमुक्तम् । तच्च स्वष्टसाधनीभूतिक्रयाप्रतिपादक-तया । न हि वेदान्तास्तत्प्रतिपादयन्ति । सिद्धार्थप्रतिपादकत्वात् ।

श्रीलाल्सभदृकृता गृहार्थदीपिका।

स्मारयद्वाक्यंन यथा क्रतुशेषतां पर्णतायाः प्रतिपादयति । तथैवाऽव्यभिचरितकतुसम्बन्धातमद्वारेणाऽनारभ्याऽधीतानामपि वेदान्तवाक्यानां पूर्वकाण्डशेपत्वमात्मपदं क्रुतो नापादयेदित्याशक्काऽऽह—
'अनारभ्याधीतत्वेन'त्यादि । अथवा । अनारभ्याधीता अपि स्मृतयो गृह्यसूत्राणि च, यद्वे
किश्च मनुरवद्त्ताद्वेषजिमत्यादिवाक्येन शेषतां प्राप्तास्तथा वेदान्ता अपि, यदेव विद्यया
करोतीति श्रुत्या कर्मणो वीर्यवत्तरतासम्पादनेन शेषतां ठप्त्यन्त इत्याशक्क्याऽऽह—'अनारभ्याधीतत्वेन'त्यादि । यदि पूर्वकाण्डशेषत्वं तदा पूर्वमीमांसया सर्वेषां वेदान्तानामपि निर्णये सिद्ध
उत्तरमीमांसाया गतार्थतेति भावः । पूर्वकाण्डशेषत्वे दूपणान्तरमाह—'विद्याप्रवेशश्चे'ति ।
भगवदीश्चीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

श्रुते' इत्यन्यभिचरितऋतुसम्बद्धजुहूद्वारेण ऋतुं स्मारयद्वाक्यं यथा पर्णतायाः ऋतुशेषतां बोधयित तथाऽन्यभिचरितऋतुसम्बद्धात्मोपिश्वितिद्वारेणानारभ्याधीतवेदान्तवाक्यानामिष कर्मोपयोगित्वे पूर्वमी-मांसयैव गतार्थता उत्तरस्याः अनुपयोग एव । विद्याप्रवेद्याः पूर्वीक्तरीत्या कर्माङ्गत्वोरीकारे श्रवणा-दिसम्पाद्यबद्धविद्यानुपयोगनोपनिपदां ब्रह्मविद्यानुपयोगित्विमत्यर्थः । न द्वितीयः वेदा इति द्वितीयः ।

१-अस्यामेव टीकायां कचिद्रहुवचनं कचिचैकवचनं द्रयोरिप पुस्तकयोर्मिलितं किहेतुकमिति न जानीमः ।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्वाध्यायाऽध्ययनविधिविषयत्वेन पुरुषार्थपर्यवसायी । तच्च स्वेष्टसाधनीभृतिक्षयात्रिवादकत्वेन । निह वेदान्तानां तत्रितिपादकत्वमस्ति । सिद्धार्थप्रतिपादकत्वेन तद्प्रतिपादकत्वात् । तथा च पुरुषार्थपर्यवसायित्वाऽभावेन स्वाध्यायाऽध्ययनविध्यविषयत्वात्र वेदत्वम् । अस्मिन्नेव विषये हेत्वन्तरं मध्याहुः—'मन्ने'ति । पूर्वतत्रे द्वितीये । ननु मन्ननाह्मणयोर्वेदत्वे 'द्वादन्नाद्वातं द्वाति' 'अनुबन्ध्यामात्रुभेते'त्यादिविधीनां मन्नत्वं नाह्मणत्वं वेतिसन्देहे मन्नत्वमिति । कथमेवमवगम्यत इति चेदित्थम्। 'न तानसन्ति न द्धाति तस्करो नेना अभिन्नो व्यथिराद्धपिति । देवांश्चयानिभयंजाते द्वाति च योगित्ताभिः स च ते गोपितः सहे'त्यादिमन्नेष्वो प्यजेत द्वातीत्यादिविधायकशब्दश्रवणात्तेषामपि विधायकत्वस्य सत्त्वाद्विधीनां मन्नत्विमिति पूर्वपक्षो, 'विधिमन्नयोन्तेकाथ्यमैकदाव्यादि'त्वनेन प्रपंचितः । एतदर्थस्तु विधिमन्नयोरकाथ्यप्रवर्तकत्वम् । तत्र हेतः । 'ऐकदाव्यादि'ति । एक एव हि शब्द उभयत्र । न हि स एवेकत्र प्रवर्तकोऽपरत्र नेति वक्तं शन्यम् । तस्मादन्नापि विधायक इति । ततः स्त्रकारः स्वयमेव समाधानमाह—'अपि वा प्रयोगसानमध्यानमन्नोऽभिधानवाची स्यादि'त्यनेन । मन्नोऽभिधानवाची केवलं धर्मप्रमितिमेव जनयति

#### गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

नतु यज्ञाप्रतिपादनेऽपि 'यदेव विद्यया करोती'त्यनेन यागोपयोगिविद्याप्रतिपादनमस्तीत्यत आहुः—'मन्त्रे'ति । उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । 'वेदोचरा' इति । वेदान्तानामार्यप्रसिद्धिमात्रेण वेदत्वे तूपरभूमितुल्या इत्यर्थः । 'तेषािम'ति । विचार इति शेषः । 'किं स्यादि'ति । फलमिति

# कैश्चिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ननु मन्नादिवद्देदत्वमस्त्वत्याशङ्कायामाहुः—'मन्ने'ति । वेदो हि मन्ननाह्मणसमुदाया-त्मकः । तदुभयस्वरूपमि पूर्वतन्ने द्वितीयस्य प्रथमे 'तच्चोदकेषु मन्नाष्ट्या,' 'रोषे न्नाह्मण-राव्दे इत्येतत्स्त्राभ्यां निर्णातम् । तत्र चोदकत्वं नाम प्रयोगकालेऽनुष्ठानौपियकार्थप्रकाशकत्वम् । शेषोऽवशेषः । तथा च मन्नातिरिक्तः कर्माङ्गभूतोऽर्थवादिविधिनिगदादिरूपः शब्दो नाह्मणशब्दवाच्य इत्यर्थः । तथा च वेदान्तेषु तल्लक्षणाऽभावान्न तत्त्विमिति भावः । उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । वेदशेषवेदत्वाऽभावात्त्रथाभूताः । तथात्वमित वेदत्वेन शिष्टाचारमात्रात् । ईदशानां तेषां विचारे किं फलम् । नं किमपीत्रर्थः । तथा चैतादशैतत्प्रतिपादितनहसकर्तृत्वं न विश्वसनीयमिति भावः ।

# श्रीलाॡभदृक्ता गृहार्थर्दापिका।

यदि पूर्वकाण्डशेषत्वमुपनिपदां, तथा तच्छेषत्वेन स्वतन्नफलजनकत्वाऽभावात् त्रह्मविद्यायामप्रवेशः स्थादित्यर्थः । 'तेषां किं स्थादि'ति । तेषां वेदान्तानां वेदोषरत्वात्किं स्थात् । वेदत्वं वेदशेषत्वं

#### भगवदीश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

मन्त्रेत्यादि वेदान्तानां मन्त्रबाद्यणत्वाभावादित्यर्थः । तत्र हेतुमाहुः । 'यज्ञे'त्यादि । वेदान्तानामिष्ट-साधनीभृतकमीप्रतिपादकत्वाद्वाद्यणत्वाभावादित्यर्थः । मन्नस्तु कर्मप्रवृत्तपुरुषस्य व्यापारिनचयसम्पादकत्वमः । 'द्वादशशतं ददाति अनुवन्ध्यामालभेते'तिविधिक्तपमन्नाणामिप तादशनिचयसम्पादकत्वम-व्याहतमेव । तस्मादेतदन्यतरक्तपत्वाभावान्न वेदत्वं वेदान्तानामित्यर्थः । पूर्वपक्षं निगमयन्ति 'तस्मादि'ति । तस्मात् पूर्वोक्तरीत्या पुरुपार्थसाधनोपयोगित्वाभावेषि वेदपदप्रवृत्तिनिमित्तवेदत्वस्य

# मैवम् । अस्ति तावद्वेदत्वम् । अध्ययनादिभ्यः । सारणाच्च । प्रमाणच्च सर्वोऽपि

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

न विधायकः । तत्र हेतुः—प्रयोगसामध्यात् । मञ्चस्तु प्रयोगे समर्थः । प्रयोगः प्रवृत्तस्य व्यापारिनचयः । विधिस्तु प्रवर्तकः पूर्वसिद्धः । तेनैव प्रवृत्तत्वात् । कृतिसमये प्रवर्तकत्वं व्यर्थम् । किन्तु
प्रमितिमेव जनयित । विद्यया कुर्यादिति । तस्मान्मञ्चस्य न विधायकत्वम् । समानशब्दश्रवणेऽिष
भेदकं रूपं वक्तुं स्त्रकार एव मञ्चलक्षणमाह—'तच्चोदकेषु सञ्चाख्ये'ति । कर्मविधिना ह्यनुष्ठानं
वोध्यते । विधिमञ्चस्तु साधनत्वेनिते । अग्रेऽिष कर्मणि तदनुवादकत्वात्तेषां कर्मणां चोदकत्वं मञ्चेषु
सिद्धम् । अतः कर्मणि यागादौ यः साधनभूतः शब्दः स मञ्चः । कर्मकरणः शब्दो मञ्च इत्युक्तं भवति ।
ततो विधर्थवादादेश्च मञ्चत्वाऽभावेऽिष वेदत्वसमर्थनार्थं त्राह्मणलक्षणमुक्तं 'रुपे व्राह्मणञ्चव्द'
इति । मञ्चातिरिक्तः कर्माङ्गभूतोऽर्थवादविधिनिगदादिरूपः शब्दो प्राह्मणशब्दवाच्य इत्यर्थः । तथा च
मञ्जनाह्मणलक्षणाऽभावात्कथं वेदान्तानां वेदत्वम् । ननु तेपामवेदत्वे कथं वेदत्वेन प्रसिद्धिरित्यत्
आहुः—'तस्माद्दि'ति । यस्माद्देदलक्षणाऽभावेऽिष तच्छव्दप्रवृत्तिस्तमात्तदुपपत्त्यर्थं वेदान्तानां वेदोपरत्वाद्वदशब्दाभिषेयत्वम् । यथोपरभूमेः फलोत्पत्तिसम्भावनारिहतत्वेन विश्वपोपकत्वाद्यभावेऽिष
गौण्या वृत्त्या भूमिशव्दाभिषेयत्वं, तथाऽत्रापि पुरूपार्थपर्यवसानाऽभावेऽिष पाठादिधर्मसाम्याद्वदशब्दवाच्यत्वम् । नतु मञ्जनाह्मणवन्मुख्यं तत्विमत्यर्थः । तथा च पुरुपार्थपर्यवसायिवेदापक्षया तेषां वेदान्तानां किं, किं सामर्थं स्यात् । न किमपीति भावः । तथा च पुरुपार्थपर्यवसायिवेदापक्षया तेषां वेदान्तानां किं, किं सामर्थं स्यात् । न किमपीति भावः । तथाच तैस्तत्यप्तिपदितप्रजापतिप्रभृतिकारणत्वस्य वाधाऽसम्भवातेन च तद्वाधस्याऽनायासेन सम्भवान्न त्रह्मणः कर्तृत्वमुपपद्यत इति स्थिते—

उत्तरमाहुः—'मैविमि'ति । यदुक्तं वेदोपरा वेदान्ता इति । एवं न वक्तव्यं भवति । पुरुषा-र्थपर्यवसायित्वेन वेदत्वात् । कथं पुरुषार्थपर्यवसायित्विमत्यत आहुः—'अध्ययनादिभ्यः' इति ।
गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

शेषः । तस्माद्देदान्तविचारस्य निष्फलत्वात्स न कर्तव्य इति भावः । समाधानमाहः — 'सैचिमि'ति । 'बेद्दत्विमि'ति । वेदान्तेषु वेदत्वमेव, न वेदोपरत्विमित्यर्थः । 'अध्ययनादिभ्य' इति । वेदाकेश्चिद्धरिवता वेदान्तविद्याः ।

अत्र समाद्धते मैचिमित्यादिना । 'अध्ययनादिभ्य' इति । स्वाध्यायाध्ययनविधिविहि-ताध्ययनात् । तथा चाऽध्ययनविधिरेव वेदान्तानामच्याकुठवेदत्वं वोधयतीति भावः । अध्यापन-श्रीलाल्दभद्दकृता गृहार्थदीपिका ।

वा न स्यादिति भावः । 'अध्ययनादिभ्य' इति । स्वाध्यायोऽध्येतव्य इत्यादिविधिविष-यत्वेन पुरुषार्थपर्यवसायित्वाद्वेदत्विमत्यर्थः । ऋचां सृद्धानं यज्जपामुत्तमाङ्गं साम्नां

भगवदीयश्रीमदिच्छारामञ्जीतः प्रदीपः।

सत्त्वात् वेदोषराः वेदत्वे सित ऊषराः फठानुपयोगिनः । यथोषरभूमिभूमित्वे सित फठासम्पादनी तथेत्यर्थः । किं स्यात् ? तेपां विचारेण किं फठं स्यात् ? तथा च तेपामितदुर्वठत्वेन ततो ब्रह्मणः कर्तृत्वप्रतिपत्तिः सुदूरपराहतैवेति फिठतम् ।

उक्ते पूर्वपक्षे समाधानमाहुः—'मैव'मिति। अस्तीत्यादि। वेदान्तेषु न वेदोपरत्वं किन्तु परमपु-रुषार्थसाधनोपयोगि वेदत्वमेव। तत्र हेतुमाहुः—'अध्ययनादिभ्य' इति। अध्ययनाध्यापनविधिना

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

खाध्यायाऽध्ययनविषयत्वेन वेदान्तानामि पुरुषार्थपर्यवसायित्वात् । न च खाध्यायशब्दवाच्यत्वं पूर्वकाण्डसैवेति वाच्यम् । 'ऋचां मूर्धानं यज्ञषामुक्तमाङ्गं साम्नां शिरोऽथर्वणां मुण्ड-मुण्डम्। नाऽधीतेऽधीतं वेदमाहुस्तमज्ञं शिरिइछत्वाऽसौ कुरुते कवन्धिमे त्यनेन केव-लपूर्वकाण्डाऽध्ययने दोपश्रवणात् । स्वैरधीयत इति व्युत्पत्त्या तस्याऽपि ग्रहणसम्भवाच । षोढा विहितस्य वेदैकसमधिगम्यत्वेन शिरोभागप्रतिपादकस्य वेदत्वाऽभावे तावतो भागस्योपनिषत्त्वं भज्ये-तेसादिहेतव आदिशब्देन गृह्यन्ते । हेत्वन्तरमप्याहुः—'स्मरणाचे'ति । स्मरणं स्मृतिः । ब्रह्मप्रति-पादिका । तस्या इसर्थः ।

अयमर्थः वेदान्तानामवेदत्वे स्मृतीनामनुमानत्वेन नित्याऽनुमेयवेदानुमापकत्वात्तनमूल-त्वादेव प्रामाण्यस्य सर्ववादिसम्मतत्वाद्वस्प्रतिपादिकायास्तस्या वेदम्लकत्वाऽभावेनाऽप्रामाण्यमेव भवेदित्यर्थः । यद्वा एवं स्मार्त्तं ब्रह्मप्रकरणं नित्याऽनुमेयवेदम्लकमित्यस्मिन्पक्षे स्मरणाचेतिव्याख्याय तत्त्वाऽर्थदीपे 'पुराणमूलकं वापी'ति तस्य पुराणमूलकत्वस्याऽपि स्वीकृतत्वेन पूर्वव्याख्यानाऽसम्भवा-त्रकारान्तरेण तद्व्याख्यानमाहुः—'स्मरणाचे'ति । 'द्राह्मसंस्थोऽमृतत्वमेती'ति श्रुतौ ब्रह्मसंस्थ-स्याऽमृतत्वप्राप्तिकत्ता । ब्रह्मसंस्थत्वं त्वितरव्यासङ्गाऽभावपूर्वकं तत्रेव नैरन्तर्येण मनोनिवेशनम् । तच्च 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुतिपर्यालोचने वेदान्तवाक्यानां गुरुमुखाच्छ्वणाऽनन्तरं मननादौ कियमाणे भवतीति मननादिविषयत्वेन वेदान्तवाक्यानामेवोपादानात्तेषां वेदत्वं गमयतीति वोध्यम् । श्रौतेनैव ब्रह्मज्ञानेनाऽमृतत्वम् । न स्मार्त्तेन । किन्तु चित्तग्रुद्धिमात्रम् । साऽपि सवासनैव । न तद्रहितेति ज्ञेयम् । स्मार्त्तं ब्रह्मप्रकरणं नित्याऽनुमेयवेदमूलकिमिति पक्षस्य गौणत्वप्रदर्शनार्यश्वकारोऽनादराथों ज्ञेयः । मुख्यपक्षे तु तस्य पुराणमेव मूलमिति तत्वार्थदीपे निक्किपितत्वात् । नन्वेवं वेदान्तानां साधितेऽपि वेदत्वे किं जातमित्यतआहुः—'प्रमाणं चे'ति।अपौरुपेयत्वेन निरस्तसमस्त-वेदान्तानां साधितेऽपि वेदत्वे किं जातमित्यतआहुः—'प्रमाणं चे'ति।अपौरुपेयत्वेन निरस्तसमस्त-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

न्तेष्वाचारपरम्परया श्रूहाश्रवणादिनियमेनाऽऽर्यकर्तृकस्वरपूर्वकाऽध्ययनाऽध्यापनादिसत्वादित्यर्थः । नन्वाचारपरम्पराया अन्धपरम्परातुल्यत्वं स्वीकियत इत्यत आह—'स्मरणादि'ति । स्वयम्भरेष भगवन् वेदो गीतस्त्वया पुरा । शिवाद्या ऋषिपर्यन्ताः स्पर्तारोऽस्य न कारका इति पुराणवाक्याद्देदान्तानामपि स्मरणं प्रतीयते । नतु कर्तृजन्मत्विमत्यर्थः । सर्वोऽपि केश्विहरचिता वेदान्तचित्वका ।

अवणपाठा आदिशब्दार्थः । नचेदं सर्वं पूर्वकाण्डमात्रविषयः । ऋचां मूर्धानिमिति निन्दोप-लब्धेः । 'स्मरणाच्चे'ति । ब्रह्मप्रतिपादिकायाः स्मृतेरित्यर्थः । वेदम्लकत्वेनैव तासां प्रामाण्याऽङ्गी-श्रीलाल्भदृकृता गृडार्थदीपिका ।

रिरारोऽथर्वणां मुण्डमुण्डम् । नाधीतेऽधीते वेदमाहुस्तमज्ञं शिरः छित्वासी कुरुते कवन्धमिलनेन वेदान्ताऽध्ययनं विना केवलवेदाध्ययने दोषश्रवणादुपनिषदध्ययनस्य भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

वेदत्वेनानध्यायवर्जं श्रूहादिश्रवणवर्जं वेदाध्ययनार्थमुक्तनियमपुरःसरं वेदान्तानामध्ययनादित्यर्थः । वेदान्तानां वेदत्वे द्वेत्वन्तरमाहुः—'स्मरणाच्चे'ति । 'साङ्गोपनिषदो वेदानधीत्याध्याप्य विस्तरात् ।

# वेदः स्वार्थे । स च न यज्ञश्चेद्वह्य भवतु । नचैतावता अवेदत्वम् । अतिप्रसङ्गात् । शक्यते

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दोपाशङ्कत्वान्मुख्ययैव वृत्त्या स्वार्थं प्रत्यायतीति सिद्धम् । ननूक्तं यज्ञाऽप्रतिपादनान्न स्वार्थे प्रामाण्य-मित्यत आहुः स्व चेति । निह कियाप्रतिपादकस्यैव वेदत्विमिति वक्तुं शक्यम्। तथा सित तदिति रिक्तस्य सर्वस्याऽप्यर्थवादाऽदिक्तपस्याऽपि वेदस्याऽवेदत्वप्रसङ्गेनाऽवेदत्वस्याऽतिप्रसङ्गः स्यादित्यर्थः । नन्वस्त्वतिप्रसङ्ग इत्याशङ्क्याह—'दाक्यते ही'ति । अग्निहोत्रादीनां कर्मणामन्यतरस्याऽन्तर्भावमक्न-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

पूर्वोत्तरकाण्डद्वयात्मकोऽपि । स्वार्थे अलोकिकेऽथे । स च अलोकिकार्थश्च । 'न यज्ञश्चेदि'ति । उत्तरकाण्ड इति शेषः । 'न चैतावते'ति । यज्ञातिरिक्तनसप्तिपादकत्वेनाऽवेदत्वं न हीत्यर्थः । 'अतिप्रसङ्गादि'ति । अग्निहोत्रादिप्रतिपादकवाक्यानां यावद्यज्ञाऽप्रतिपादकत्वादवेदत्वप्रसङ्गादि-त्यर्थः । नन्वेवं चेत्तर्धिग्रहोत्रप्रतिपादकवाक्येषु वेदत्वमेव न वक्तव्यमित्यत आहुः—'शक्यते

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

कारात्तेषामवेदत्वे तत्त्रामाण्यं भज्येतेति भावः । यद्वा साङ्गोपनिषदो वेदानधीत्याऽध्याप्य विस्तरात् । ब्राह्मणो ब्रह्मवर्चस्वी लभ्ते ब्रह्मणः पद्मित्यादिस्मेतिरित्यर्थः । नतु वेदत्वमस्त्वेवं, किं तत इत्यत आहुः—'प्रमाणिम'ति । अनेन तेषां किं स्यादित्युक्तमुत्तरतत्रवैष्यर्थं निरस्तिमिति भावः । नतु तथापि किमर्थत्वात्, तस्य तदभावे कथं तेषां तत्त्वमित्यत आहुः—'सच्ये'ति । सोऽर्थः । 'एतावते'ति । अयज्ञव्रह्मार्थत्वेन । 'अतिप्रसङ्गादि'ति । अवेदत्वाऽप्रसङ्गात् । तमेव व्युत्पादयन्ति—'राक्यते ही'ति । आदिशब्देन सत्रेष्टी । एषां मध्य एकमिप यज्ञेन

# श्रीलाल्सहकृता गृहार्थदीपिका।

नित्यत्वमुपनिपदां वेदिशिरस्त्वेन वेदावयवत्वमतोऽस्ति वेदत्वमित्यर्थः । तदेतदाहुः—'अध्ययनादिभ्य इति । अर्थाच्छुत्युक्तेभ्यो वेदान्ताऽध्ययनादिभ्यो हेतुभ्यो वेदत्वमस्तीत्यर्थः । आदिशब्देन स्वरपूर्वकपाठश्द्राश्रवणानध्यायपरिपाठनप्रभृतयो नियमा ग्राह्याः । 'स्मरणाच्चे'ति ।
स्वयम्भूरेष भगवन् वेदो गीतस्त्वया पुरा । शिवाद्या ऋषिपर्यन्ताः स्मर्तारोऽस्य
न कारका इति पुराणवाक्येन यथा पूर्वकाण्डविषयकस्मरणमेव शिवादीनां, न पूर्वकाण्डकर्तृत्वम् ।
एवमुत्तरकाण्डस्याऽपि स्मरणमेव । कर्मठाभान्न शिवादीनां कर्तृत्वमिति स्मरणसापि तौल्याद्देदत्वमेवेस्यर्थः । वेदान्तानां वेदत्वे साधिते यत्सिद्धं तदाहुः—'प्रमाणं चे'त्यादि । अपौरुपत्वेन
निखिठदोषराहित्याह्यक्षणाप्रभृतिहीनमुख्ययाभिधाख्यवृत्त्या स्वार्थं बोधयन्तीति हार्दम् ।

नतु साध्यप्रतिपादंकत्वाऽभावाद्विध्यभावेन धर्मनिरूपणाभावात् कथं वेदत्विमत्याशङ्क्य समा-दधते—'स च न यज्ञश्चेद्रह्म भवित्व'ति । न हि कियाप्रतिपादकता वेदत्विमिति नियमोऽस्ति भगवदीयशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

ब्राह्मणो ब्रह्मवर्चस्वी लभते ब्रह्मणः पदिमितिस्मरणादित्यर्थः । प्रमाणं मुख्यया वृत्त्या स्वार्थप्रमाजनकः । स्वार्थे शक्यार्थे । स च स्वार्थश्च । एतावता यज्ञाप्रतिपादकतयाऽवेदत्वाङ्गीकारे । अतिप्रसङ्गात् अवेदत्वस्यार्थवादादावापत्तिप्रसङ्गादित्यर्थः । शक्याते हीत्यादि । तथा च यावद्यज्ञाप्रतिपादकत्वमवे-

# द्यग्निहोत्रादीनामन्यतरदनन्तर्भाच्य तथा वक्तम् । तस्मात् ब्रह्मापि धतिपादयन्तो वेदान्ता

# गोस्त्रामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्वाऽपि वेदत्वमर्थवादादौ वक्तं शक्यम्। अध्ययनिविधिविषयत्वादि[ति] युक्तमेव। उक्तमर्थमुपसंहरति— 'तस्मादि'ति । यस्मात्कियाऽतिरिक्ताऽर्थप्रतिपादका अपि अर्थवादा उक्तहेतोर्वेदत्वं न व्यभिचरन्ति तन्त्र्यायेन ब्रह्माऽपि प्रतिपादयन्तो वेदान्ता अपीति सिद्धम् ।

## गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

ही'ति । वक्तुमित्यनेनान्वयः । अग्निहोत्रादिप्रतिपादकवाक्यानामित्यर्थः । 'अन्यतरिदे'ति । अत्राठन्यतमिति प्रयोक्तव्यत्वेऽन्यतरिदिति प्रयोगस्तु महाभाष्ये प्रत्ययः परश्चेत्यत्र निमित्तविचारं प्रकृत्य तदुदाहरणे 'तद्यथा चहुष्वासीनेषु कश्चित्कचित्रपृच्छिति कतरो देवदत्त' इत्यत्रोपाध्यनङ्गीका-राद्दोध्यः । यावद्यज्ञप्रतिपादकत्वं यत्किच्चिद्यज्ञप्रतिपादकत्वं चेत्युभयोर्भध्य एकमित्यर्थः । 'अनन्तर्भाव्ये'ति । यावत्त्वं यत्किच्चित्त्वमिनवेश्येत्यर्थः । तथा चक्तुं यथाकथिच्चज्ञप्रतिपादकत्वं वेदत्विमिति वक्तुं शक्यत इत्यर्थः । केवलहोमप्रतिपादकानां वाक्यानां साक्षाद्यज्ञाऽप्रतिपादकत्वाचित्विच्चज्ञप्रतिपादकत्वं वावद्यज्ञप्रतिपादकत्वं वा नास्तीत्यन्यतस्तदन्तर्भाव्यं यथाकथिच्चज्ञप्रतिपादकत्वं वोदत्विमिति वक्तव्यं तचाऽिमहोत्रादिप्रतिपादकवाक्येषु होमं विना यज्ञादिसिद्धिन् भवतीति होमद्वारा यथाकथिच्चज्ञप्रतिपादकत्वं वक्तं शक्यतेति भावः । 'तस्मादि'ति । एतादृश्वेदलक्षणादित्यर्थः । 'ब्रह्मापी'ति । यदेच विद्यया करोतीतिवाक्येन ब्रह्मज्ञानस्याऽपि

# केश्चिहिरचिता येदान्तचन्द्रिका ।

उनन्तर्भाव्य तत्प्रतिपादके भागे । तथा उवेदत्वम् । होमयागादीनां मिथो भेदात् । अग्निहोत्रादीनां कर्मणामेकमप्यन्तर्भाव्य, अनु पुत्रेभ्यो दायं व्यभजदित्याद्यर्थवादेषु तथेति वाऽर्थः । अध्य-यनविधिविषयत्वादेव । उपसंहरति—'तस्माद्दि'ति । अक्रियार्थानामप्युक्तार्थवादानां वेदत्वात् ।

शिलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका ।

किन्तु यज्ञब्रह्माऽन्यतरप्रतिपादकत्वमपेक्षितम् । तदुत्तरकाण्डे ब्रह्मप्रतिपादकत्वमस्त्येवेत्यर्थः । अन्यथा वषद्वारो वे गायत्रिये शिरोच्छिनत्तस्य रसः परापतत्स पृथिवीं प्राविद्यात्स खिद्रोऽभवदित्याद्यर्थवादानामवेदत्वं स्थात्। तदाहुः—'न च तावता अवेदत्वमतिप्रसङ्गादिंति । अवेदत्वस्थाऽर्थवादादिष्वतिप्रसङ्गादित्यर्थः । कियाप्रतिपादकाऽतिरिक्तेष्वि वेदत्व-माहुः—'शक्यते ह्यभिहोत्राद्दीनामि'त्यादिना । अग्निहोत्रादीनां कर्मणां मध्येऽन्यतरदिष कर्म, अर्थवादादिष्वनन्तर्भाव्याऽपि अर्थवादप्रतिपादितानां पदार्थानां अग्निहोत्रादिरूपिकयात्वाऽभावेऽपि वेदत्वमस्तीत्यर्थः । 'तस्माद् ब्रह्मापी'त्यादि । यस्मात्कर्मातिरिक्तनिरूपकेष्वर्थवादेषु वेदत्व-मस्ति, तस्मात्कर्माऽतिरिक्तव्रह्मानेरूपकेषु वेदान्तेष्वप्यस्ति वेदत्विमत्यर्थः । ननु मन्नब्राह्मणाऽति-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

दत्वसाधकमुत यत्किञ्चिद्यज्ञाप्रतिपादकत्वं ?। तत्र नाद्यः। ज्योतिष्टोमादियज्ञप्रतिपादकेषि यावद्यज्ञप्रतिपादकत्व दकत्वाभावेन अवेदत्वापातात् । नान्त्यः । तस्मिन्नेव वाक्ये ज्योतिष्टोमेतरयत्किञ्चिद्यज्ञाप्रतिपादकत्वे-नावेदत्वापत्तेः। अथवा, द्राक्यते हीत्यादि। तथा च होमयज्ञाद्यन्यतरद्नन्तभीवृत्य अप्रतिपाद्यापि

# वेदत्वं न व्यभिचरन्तीति । मन्त्रबाह्मणरूपत्वं चोत्पदयामः । ऋगेव मन्त्रः । ब्रह्मप्रति-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ननु मन्नन्नाह्मणत्वाऽभावे कथं तेषां वेदत्विमत्यत आहुः—'मन्नन्नाह्मणे'ति । एकेनैव चारितार्थ्येऽपि 'अधिकं तन्नाऽनुप्रविष्टिमि'तिन्यायेन न्नाह्मणरूपत्वमप्युक्तमिति ज्ञेयम् । पूर्वतन्न एव
द्वितीये मन्नठक्षणमुक्त्वा 'ऋचः सामानि यज्ंषि सा हि श्रीरमृता सतामि'ति मन्ने मन्नाणां
नैविध्यमुक्तम् । तत्र भेदकाऽभावे नैविध्यं नोपपद्यत इत्याशङ्क्य क्रमेण तेषां ठक्षणं भेदसिद्ध्यर्थमुक्तम् ।
'तेषां ऋग् यन्नार्थवद्रोन पाद्य्यवस्थे'त्यादिना । तदर्थस्तु यन्नाऽर्थवाचकपदानुरोधेन

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

यज्ञोपकारकत्वादिमिहोत्रवाक्यानामिव ब्रह्मप्रतिपादकवेदान्तवाक्यानामिप यथाकथि ज्ञिष्ठज्ञप्रतिपादकत्वं वेदत्वमस्तीति भावः । ननु कथं वेदत्वं वक्तव्यं, मचब्राह्मणरूपत्वं तु नास्तीत्युक्तमेवेत्यत आह— 'मच्चे'ति । यद्यपि पूर्वकाण्डे मच्चलक्षणं वहुधा कथितं तथाऽपि ब्रह्मवादिभिर्यत्र मच्च इति समाख्या कियते स मचः । यत्र ब्राह्मण इति समाख्या तद्राह्मणम् । तदुभयं वेदत्रयं प्रसिद्धमत्राप्युत्परयाम इत्यर्थः ।

#### केश्चिहिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

स्वरूपतोऽपि वेदत्वं समर्थप्रन्ति—'मन्ने'लादि । यत्राऽर्थवशेनेत्याद्युगादिलक्षणाऽकान्तत्वान्म-त्रत्वेन । अभियुक्तप्रसिद्धेश्च । ऋगादय एव मन्ना इत्याहुः—'ऋगेवे'ति । गायत्रीमन्नवत् । अत एव मान्नवर्णिकमेवेत्यप्रे वक्ष्यित भगवान् स्त्रकारः । ऋगित्युपलक्षणम् । तेन तत्त्वमसीत्या-दीनां यज्ञष्टं हावुहावु इत्यादीनां सामत्वं च सिध्यतीति हृदयम् । शेषे ब्राह्मणशब्द इति लक्षणसङ्गत्या च त्राह्मणत्वमपीत्याहुः—'ब्रह्मे'ति । सृष्ट्यादिवाक्यानां त्रह्माऽप्रतिपादिकत्वेऽपि

# श्रीलाॡभदृकृता ग्**ढार्थदीपिका ।** रिक्तासुपनिषत्स कथं वेदत्वमित्याशङ्काऽऽहः—'**मस्त्रव्राह्मणा**

रिक्तास्पिनिषत्स क्यं वेदत्विमित्याशक्काऽऽहुः—'मन्नद्राह्मणरूपत्वं चोत्पर्याम' इति । मञ्चन्नाह्मणरूपत्वमुपनिषत्स्पपादयन्ति—'ऋगेवे'त्यादिना । मञ्चलक्षणं निरूप्य, ऋचः सामानि यज्रंषि सा हि श्रीरमृता सतामिति मञ्चाणां त्रैविध्यमुक्तं तज्ञैविध्यसमर्थनाय भेदसाधकं त्रयाणां लक्षणमुक्तम् । ऋग् यत्रार्थवद्योन पाद्व्यवस्थेत्यादिना । अर्थवाचकपदानुरोधेन यत्र पाद्व्यवस्था न छन्दोनुरोधेन सा। एवं सत्येतत्स लक्षणस्य वेदान्तेष्विप सत्त्वादुपनिषदां भवत्यृक्तवम् । ऋक्तवे च सिद्धा मञ्चता । ऋचः सामानि यज्र्ष्षीति श्रुतेः । सिद्धे मञ्चत्वे वेदत्वं सिद्धिमत्त्रायः । त्राह्मणत्वमप्युपपादयन्ति—'ब्रह्मप्रतिपादकमिती'ति । मञ्चाऽतिरिक्तस्य सर्वस्याऽपि

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

तथा वेदान्ता वेदा इति वक्तं शक्यत एवेत्यर्थः । सिद्धान्तमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'त्यादि । न व्य-भिचरन्ति न वेदत्वश्च्या भवन्ति । नतु मञ्जबाद्यणत्वाभावे कथं वेदान्तानां वेदत्विमत्यत आहुः— मञ्जेत्यादि । तथा च यत्रार्थवाचकपदानुरोधेन पादव्यवस्था न छन्दोनुरोधेन सा ऋगिति पूर्वमीमांसायां ठक्षणकरणादेतछक्षणस्य च वेदान्तेष्विप सत्त्वात् ऋग्र्पमञ्चत्वमन्याहतमेवेति भावः । ब्राह्मणक्षपत्वं व्यवस्थापयन्ति—'ब्रह्मे'त्यादिना। एतदिष पूर्वतञ्च एवोक्तं 'शेषे ब्राह्मणश्चन्द्वं' इत्यत्र शोषे मञ्चा-

# पादकं ब्राह्मणम् । तच्छेषाः सृष्ट्यादिप्रतिपादकाः । यद्यपि न विधीयते तथापि तादृशमेव

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

पादव्यवस्था, न छन्दोऽनुरोधेन सा ऋगिति । तथा चैतस्य छक्षणस्य वेदान्तेष्विप सत्वादिस्ति मन्नत्विमित्यर्थः । ब्राह्मणरूपत्वमप्युपपादयन्ति—'ब्रह्मप्रतिपादकिमि'ति । 'शेषे ब्राह्मण' इत्यत्र मन्नाऽतिरिक्तस्य सर्वस्येव शेवशब्देनोक्तेर्वेदान्तानामिष ब्राह्मणळक्षणाऽऽकान्तत्वेन ब्रह्मप्रतिपादकत्वेन च ब्राह्मणत्वमिष सिद्ध्यतीति सर्वथैव वेदत्वं न व्यभिचरन्तीति भावः । नन्वेवं सृष्ट्यादिवाक्यानां का गतिर्बह्मप्रतिपादकत्वाऽऽभावादित्यत आहुः—'तच्छेषा' इति । तेषां ब्रह्मप्रतिपादकानां वाक्यानां शेषभूता इति । तेषामिष माहात्म्यप्रतिपादनद्वारा ब्रह्मनिक्तपकत्वमेवेति भावः ।

ननु ब्रह्मप्रतिपादंकत्वाद्वाह्मणत्वं वेदान्तानामिति यदुक्तं तन्न सम्भवति । यतः सर्वस्यैवाऽऽ-म्नायस्थाऽध्ययनविधिविषयत्वेन क्रियार्थत्वाद्देदान्तानामतदर्थानामपुरुषार्थानां भृतार्थत्वेन च पक्षा-दिभिः समानविषयाणां ठौकिकवाक्यवत्तदर्थाऽनुवादकानां कथमिव प्रामाण्यसम्भवः । अवाधिताऽ-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

नन्वत्र कथं प्रतीयत इत्यत आहुः—'ऋगेवे'ति । सत्यं ज्ञानमिति ऋगेवेत्यर्थः । 'ब्रह्मे'ति । ब्रह्मप्रतिपादकं यद्यद्वाक्यं तत्सर्वं ब्राह्मणमित्यर्थः । 'तच्छेषा' इति ब्रह्मप्रतिपादकवाक्यशेषा इत्यर्थः । 'सृष्ट्रयादी'ति । आदिनोपासनाप्रतिपादकवाक्यपिरप्रहः । 'तस्माद्वा एतस्मा'दित्यादि-भागा इत्यर्थः । प्रतिपादका इत्येव पाठः । नं तु प्रतिपादिका इति पाठः । ननु तथाष्यस्तु नाम वेदत्वं, निष्फठत्वरूपवेदोषरत्वनिवारणं तु न जातमित्यत आहुः—'यव्यपी'ति । 'न विधीयत्त' कैश्चिहरचिता वेदान्तचन्द्विकः ।

तच्छेपत्वेन सङ्गतिमाहुः—'तच्छेषा'इति । ब्रह्मप्रतिपादकवाक्यानां शेषाः । एतेनैव ब्रह्मस्कूप-ज्ञानाङ्गं सृष्ट्यादिवाक्यप्रतिपादितमाहात्म्यज्ञानमित्युक्तं भवति । ननु ज्ञानस्याऽविधेयत्वात्कथमस्य श्रीलाळ्यदृकृता गृहार्थद्वीपिका ।

शेषे ब्राह्मण इत्यत्र ब्राह्मणत्वोक्तेरुपनिषदामिष ब्राह्मणलक्षणाऽऽक्तान्तत्वादिस्त ब्राह्मणत्वम् । ब्रह्म-प्रतिपादकं ब्राह्मणमिति शब्दसिद्ध्यापि ब्राह्मणत्वं सिद्ध्यतीत्याहुः—'ब्रह्मप्रतिपादकिमे'ति । ब्रह्म-सम्बन्धि ब्राह्मणम् । प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः सम्बन्धः । सिद्धे ब्राह्मणत्वे वेदत्वमस्तीति हार्दम् । अत्रवं ज्ञेयम् । व्याख्यावृणां पुरुपत्वात्तदुक्तानां परस्परं कलह्यसत्त्वात्पुरुपोक्तिमनाद्द्य ऋषिवाक्यरूपं सूत्रमात्रमाद्द्य ब्रह्मप्रतिपादकं ब्राह्मणमिति भगवता भाष्यकारेणोक्तम् । एवं क्रचां मृद्धीनं यज्ञ-पामुक्तमाङ्गमिति श्रुत्युक्तं वेदान्तानां वेदशिरस्त्वं सिद्धं भवतीति महांह्याः । आपो वा इद-मग्ने सिल्लमासीदित्यादिस्विनिक्तपकाणां गतिमाहुः—'तच्छेषा' इत्यादिना । सृष्ट्यादिन भगवदीयशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तिरिक्तसर्ववेदभागे द्वाह्मणदाव्दः त्राह्मणपदवाच्यत्विमत्यर्थः । एवं त्रह्मप्रतिपादकवेदत्वेनापि त्राह्म-णत्वमुक्तं वोध्यम् । ननु सृष्ट्यपासनाप्रकारफलप्रशंसनादिवेदभागानां त्रह्मप्रतिपादकत्वाभावाद्वाह्म-णत्वं न स्यादित्यत आहुः—'तच्छेपा' इत्यादि । तथा च माहात्म्यज्ञानद्वारा तेपामपि त्रह्मप्रतिपाद- गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

नागताऽसिन्दिग्धवोधजनकत्वस्य तत्राऽसत्त्वात् । अतएवा 'ऽऽम्नायस्य क्रियार्थत्वादि'त्यने गास्त्रस्य सर्वस्यापि कियापरत्वमङ्गीकृत्य 'सोरोदीदि'त्यादीनां 'विधिना त्वेकवाक्यत्वादि'-त्यने स्तुत्याद्यर्थतया मन्नाणां 'चेषेत्वे'त्यादीनां क्रियातत्साधनाऽभिधायित्वेन विध्येकवाक्यतां सम्पाद्य प्रामाण्यं समर्थितम् । न तु साक्षात्स्वार्थप्रत्यायनेन । निह परिनिष्ठितवस्तुप्रतिपादकानां विध्येकवाक्यतां विनाऽर्थवत्त्व कचिदृष्टमुपपन्नं वा । तस्माल्पूर्वकाण्डोक्तिक्यासमवायिकर्तृदेवतादि-प्रकाशनार्थत्वेन स्वप्रकरणोक्तोपासनादिकियार्थत्वेन वा प्रामाण्यस्य वक्तं शक्यत्वान्न ब्रह्मप्रतिपादकत्वं वेदान्तानामुपपद्यत इति कथं ब्रह्मप्रतिपादकं ब्राह्मणमिति सङ्गच्छते । नन्विक्रयार्थत्वेऽपि ब्रह्मस्हरूप-विधिपरत्वं वेदान्तानां भविष्यति । न स्वत्वप्रवृत्तप्रवर्तनमेव विधिः । उत्पत्तिविधेरज्ञातज्ञापनाऽर्थन्त्वेन वेदान्तानामज्ञातं ब्रह्म ज्ञापयतां विधायकत्वात्स्वार्थ एव प्रामाण्यमिति चेत् । अनागतोत्पाद्यभावविषयत्वादिधिमात्रस्य । नन्वन्येषां तथात्वेऽप्युत्पत्तिविधेर्न तथात्वमिति वाच्यम् । उत्पत्त्यधिकार-प्रयोगविनियोगरूपाणां चतुर्णामिष परस्पराऽविनाभावादुत्पत्तिविधेरिष तथा नियमस्याऽवश्यकत्वात् । विधिमात्रस्य भावनाविषयत्वात् ।

उच्यते । अस्ति ताबद्धेदान्तानां ब्रह्मसूर्पमात्रपरत्वम् । नतु कियासमवायिक्तृंदेवतादिप्रकाशनाऽर्थत्वमेव कृतो नेतिचेत्त'त्केन कं पश्चेदि'त्यादिवेदान्तवाक्येभ्यः कियाकारकफलिन्
राकरणसाऽवगतत्वात् । नतु सर्वत्र कियात्तरसाधनान्यतराऽभिधायित्वे पुरुषार्थपर्यवसायित्वं दृष्टमिति वेदान्तानां तदन्यतराऽनिभधायित्वे कथं तत्त्वमिति चेत् । 'ब्राह्मणो न हन्तव्य' इत्यादौ
निवृत्तिरुपदिश्यते । न च सा किया तत्साधनं वेति तदुपदेशस्य निष्प्रयोजनत्वं प्रसख्येत । स्वभावप्राप्तहननविषयत्ववोधनेन भवति । नतु कियाकारित्वेन । नतः स्वसम्वन्धिनोऽभाववोधकत्वस्यैव
प्रतीयमानत्वात् । अभावबुद्धिश्चौदासीन्यकारणं दग्धेन्धनाऽप्रिवत्स्वयमेवोपशाम्यति । तथा च कियातत्साधनाऽभिधायित्वेऽपि पुरुपार्थपर्यवसानस्य तत्र दृष्टत्वादत्रापि तथात्वे न किञ्चिदनुपपन्नम् । ननु
वेदान्तानां सिद्धवस्तुपरत्वे प्रत्यक्षादिभिः समानविषयत्वेन प्रमाणलक्षणाऽसङ्गतिरिति चेत् ।
'तत्वमसी'ति बृह्यात्मभावस्य वेदान्तव्यितरेकेणाऽनिधगतत्वात् । न च सिद्धवस्तुनो हेयोपादेयरिहतत्वात्तरप्रतिपादकानां तेषां परमपुरुपार्थत्वं स्थादितिवाच्यम् । 'त्वं हि नः पिता योऽस्याकमविद्यायाः परं पारं तारयति' 'श्रुतं ह्येव मे भगवदृशेभ्यस्तरित शोकमात्मिविदि'ति । 'सोहं भगवः शोचामि तं मां भवांच्छोकस्य पारं तारयतु, तस्मै मृदितकषायाय तमसः पारं द्शेयति भगवान् सनत्कुमार' इत्येवमाद्याः श्रुतयो मोक्षप्रतिवन्थनिवृत्तिमात्रमेवात्मज्ञानस्य फलं दर्शयति । पुरुपार्थपर्यवसायित्वं न व्यभिचरन्ति ।

नतु पूर्वकाण्डोक्तकर्मसमवायिकर्तृदेवतादिप्रकाशनाऽर्थत्वाऽभावेऽिप ह्युक्तवाक्यगतोपासन्वार्थत्वे किं वाधकिमिति चेत् । एकत्विविज्ञानेन द्वेतिविज्ञानस्योन्मिथतत्वेनोपास्योपासकोपासनाभेद्विदितोपासनाया निरस्तसमस्तभेदप्रपञ्चे ब्रह्मणि वक्तुमशक्यत्वान्नोपासनाविधिशेषत्वमिप वेदान्तानां सम्भवति । नतु ज्ञानं नाम मानसी किया । तथा च यथा स्वर्गकामस्याऽिष्ठहोत्रादिसाधनं विधीयते तथाऽमृतत्वकामस्य ब्रह्मज्ञानिमिति कथं न विधिविषयत्वं तस्येति चेत् । किया हि नाम सा, या

#### गोस्वामिश्रीमुरलीविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

वस्तुस्वरूपिनरपेक्षेव चोद्यते । पुरुषिचत्तव्यापारायता च यथा यस्यै देवताये हिवर्गृहीतं स्यात् तां मनसा ध्यायेद्वपट् करिष्यन् 'सन्ध्यां मनसा ध्यायेदि'त्यादिषु ध्यानं चिन्तनं यथा मानसी किया । पुरुषेण कर्त्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थत्वात् । न तथा ज्ञानं प्रमाणजन्यं भृतवस्तु विषयम् । प्रमाणवस्तुपरतत्रवत्वे कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुमश्चयत्वेन चोदनाऽविषयत्वात् । यथा 'वाच्यं घेनुमुपासीत' 'मनो ब्रह्मोत्युपासीत' 'आदित्यो च देवमध्वि'त्यादौ वागादिषु घेन्वादि- वुद्धिमीनसी किया । नोदकवाक्यमात्रजन्यत्वात्पुरुषतत्रव्वाच् । न तथा वागादिषु वागादिवुद्धिः पूर्वोक्तहेतुद्वयाऽमावात् ।

नन्वेवं सित 'द्रष्टव्य' इत्यादीनि कथं सङ्गतानि भविष्यन्तीति विधिक्तपत्वस्य प्रतीयमान-त्वादिति चेत् । अत्र त्र्मः । तद्विषये श्र्यमाणा अपि लिङ्गादयोऽनियोज्यविषयत्वाद्वज्रमणिप्रयुक्त-वास्यादितेक्ष्ण्यवत्कुंठीभवन्तो दर्शनादीनामहत्वादिवोधनेन विहर्मुखपुरुषस्वाभाविकप्रवृत्तिविषयविमुखी-करणेन सार्थका भवन्ति । यद्यपि विहर्मुखोऽपीष्टं मे भूयादिनष्टं मे मा भूदित्यनुसन्धाय प्रवर्तते । इष्टतत्साधनताज्ञानस्य प्रवृत्तिमात्रहेतुत्वात् । तथापि तदिभमतस्येष्टस्याऽनिष्टत्वात्स्याभाविकेष्टप्रदर्शनार्थं तदुपयोगात् । ततस्तत्कारणापेक्षया 'श्रोतव्यो मन्तव्य' इत्यादिभिः फलोपकार्यङ्गाभ्यां सह श्रवणमेव साधनत्वेन विधीयते । चोदनाविषयत्वादिति । तदेतदनुसन्धायोक्तं व्रह्मप्रतिपाद्क-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

इति । त्रह्मज्ञानमिति शेषः । यथा 'स्वर्गकामो यजेते'तिवाक्यस्य विधित्वात् स्वर्गरूपफठजनकयागप्रतिपादकत्वं तथात्र मोक्षरूपफठजनकब्रह्मज्ञानविधायकविध्यभावाद्वेदोषरत्वमिति भावः । वेदोपरत्वं खण्डयन्ति—'तथापी'ति । तादशविध्यभावेऽपीत्यर्थः । 'ज्ञानिय'ति । तस्माद्वेत्यादिकश्चित्रस्वता वेदान्तचन्द्रिका ।

शेषत्विमत्यत आहुः—'यद्यपी'ति । 'ताद्रशामि'ति । कर्तृत्वादिधमिविशिष्टं ब्रह्मज्ञानम् । ननु

यिवादका अपि सृष्ट्यादिद्वारा ब्रह्माहिमानं वर्णयन्तो ब्रह्मप्रतिपादका एवेति भावः । ननु सृष्ट्यावर्थवादानां शेयत्वमनुपपन्नम् । स्तुल्यधेन विधीनां स्युरित्यनेन विधिशेपतयेव तेषां सार्थक्यकथनादित्याशङ्काऽऽहः—'यद्यपि न विधीयत' इत्यादि । यद्यपि ब्रह्म न विधीयते । स्वतः
सर्वदा विद्यमानत्वेनाऽऽविधेयत्वात् । तथात्र सृष्ट्याद्यर्थवादानामनुपयोग इवाभाति, तथापि द्वह्माविदामोति परिमत्यादौ फलप्राध्यर्थं ब्रह्मज्ञानाऽपेक्षोक्ता । ब्रह्मज्ञानं तु द्वेधास्ति । स्वरूपज्ञानं,
लीलाविशिष्टज्ञानं च । तत्र सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति स्वरूपज्ञानमुक्ता, तस्माद्या एतस्मादित्यनेन सर्गलीला निरूपिता । इत्यं स्वरूपज्ञानं लीलाज्ञानं च परप्राप्तिसाथकमिति तिन्नरूपकाः
सृष्ट्यादिप्रतिपादका वेदान्ता ज्ञानशेपभावं भजन्तोऽत्यन्तमुपयुक्ता भवन्तीत्याहः—'तादृद्यामेव
भगवविषशीमिवन्न्यासमुणीतः प्रविषः ।

कत्वात् त्रसप्रतिपादकवाक्यशेषतया तेषामिष त्रासणत्वमन्याहतमित्यर्थः। यद्यपीत्यादि। न विधीयते सप्टचादिवाक्यैमीहात्म्यज्ञानं त्रसणि न विधीयते। तथापि विधानाभावेषि। ताहदासेच त्रसबोधक-

# ज्ञानं फलायेति युक्तमुत्पदयामः । पूर्ववैलक्षण्यन्तु भूषणाय । काण्डद्वयस्याऽन्योन्योप-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मिलारभ्य उत्पर्याम इलन्तिमललं विस्तरेण । नन्वेवं ब्रह्मज्ञानस्य धर्मवैलक्षण्यं भवेत्तदेव तु वाधकिमितिचेत्तत्राह—'पूर्ववैलक्षण्यमि'ति । अलंकारो ह्ययमस्माकं यत्पूर्ववैलक्षण्यम् । धर्मस्य त्रिवर्गसाधकत्वाद्रह्मज्ञानस्य च तिद्वरोधिकृतकृत्यतासाधकत्वान्महदेव वैलक्षण्यम् । तथाच श्रुतिः—'आत्मानं चेद्विजानीयाद्हमस्मीति पूरुषः । किमिच्छन् कस्य कामाय दारीरमनुसं-ज्वरेदि'ति । स्मृतिश्च 'एतद्वुद्धा बुद्धिमान् स्यात्कृतकृत्यश्च भारते'ति । नन्त्रस्य पूर्वापे-क्षयाऽभ्यहितत्वे शास्त्रयोनित्वादिति सामान्यग्रहणं निःप्रयोजनम् । उपनिपद्योनित्वादित्यस्यैव सप्रयोजनत्वादित्यत आह—'काण्डद्वयस्ये'ति । अध्ययनविधिविषयत्वेन सर्वोऽपि वेदराशिः पुरुपार्थश्च नाऽमृतत्वव्यतिरेकेणाऽन्यो भवितुमर्हति । तथा च 'स्वर्गकामस्वाराज्यकामा'दिशब्दश्वणा-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

वाक्यादेव ब्रह्मणि जगत्कर्तृत्वज्ञानमित्यर्थः । 'फलाये'ित । परप्राप्तिरूपफलायेत्यर्थः । 'युक्त-मि'ित । फलयुक्तमित्यर्थः । तथा च कुत्रापि वेदोपरत्वं नास्तीति भावः । ननु पूर्वकाण्डे विधि-वाक्यादेव फलं प्रतीयतेऽत्र तु तथा नास्तीति वैलक्षण्यमित्यत आह—'पूर्वे'ित । 'सूषणाये'ित । विधिवाक्याभावेऽपि केवलवाक्यार्थज्ञानादेव फलं जायत इत्याधिक्यमेव भूषणार्थं भवतीत्यर्थः ।

एवंरीत्या मीमांसकमतं निराकृत्य शास्त्रयोनित्वादित्यत्र शास्त्रपदस्वारस्यमाहुः-'काण्डे'ति । 'अन्योन्ये'ति । उभयोरेकवाक्यत्वबोधनायेत्यर्थः । 'साधारणे'ति । सूत्र उभयसाधारणं

# कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

पूर्वतन्त्रे विहितस्यैव फलदत्वमुक्तं, कथमविहितस्य तथात्विमत्यत आहुः—'पूर्वे'ति । वैयर्ध्यनिरा-सत्वादिति भावः । एतेन पूर्वोक्तोषरत्वमि निरस्तं ज्ञेयम् । शास्त्रपदाऽऽदानस्य प्रयोजनान्तरम-श्रीलाल्हभदृकृता गृहार्थदीपिका ।

ज्ञानिम'त्यादि । 'तादृशमेवे'ति । सृष्ट्यादिकर्तृत्विविशिष्टज्ञानमेवेत्यर्थः । 'फलाये'ति । परप्राप्तिरूपाय फलायेत्यर्थः । तथा च तादृग्ज्ञानिवपयीभूतलीलाप्रतिपादकत्वेन ज्ञानशेपभूताः सृष्ट्याद्यर्थवादा इति फलितम् । ननु पूर्वकाण्डेऽर्थवादा विध्युक्तस्तावकत्वेन शेषभावं भजन्तोऽनुपयोगित्वमपनुदन्तः सार्थका भवन्त्यत्र तु सिद्धपदार्थमिहिमानं वर्णयन्तो ज्ञानशेषभावं स्फोरयन्तः सार्थकतामापद्यन्त इत्युक्तं, तथा च धर्मनिरूपकपूर्वकाण्डवलक्षण्यमेव महदूषणिमत्याशङ्क्याऽऽहः—'पूर्ववैलक्षण्यं त्वि'त्यादि । पूर्वकाण्डस्य नश्वरस्वर्गादिसाधकत्वमुत्तरस्य त्वक्षयरूपप्रह्माप्तिसाधकत्व-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

वाक्यार्थज्ञानविषयत्रह्ममाहात्म्यविषयकमेव । फलाय भक्तिरूपफलसम्पादनायेत्यर्थः । नन्वेवं ब्रह्मज्ञानस्य च पर्मवैलक्षण्यं स्यादतआहुः—'पूर्चे'त्यादि । भूषणाय धर्मस्य त्रिवर्गसाधकत्वात् ब्रह्मज्ञानस्य च तिह्ररोधिमोक्षरूपपरमफलसाधकत्वात् धर्मवैलक्षण्यं इष्टमेवेत्यर्थः । 'आत्मानं चेद्विजानीयादहमस्मीति प्रूपः । किमिच्छन् कस्य कामाय शरीरमनुसंज्वरेदि'तिश्चतेः । नन्तरकाण्डस्य प्रस्पार्थपर्यवसाने पूर्वस्य च त्रिवर्गोपक्षीणत्वे काण्डद्वयोपसंहारकं शास्त्रयोनित्वादितिसामान्योपादानमनुचितं उपनिपद्योनित्वादित्येव चोचितमित्यत आहुः'—काण्डद्वयस्ये'त्यादि । तथा चाध्ययनाध्यापनविधिविषयत्वेन

कारित्वाय साधारणग्रहणम् । 'यदेव विद्यया करोती' त्यादिना पूर्वशेषत्वं सर्वस्य । 'तमेवं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ती'त्यादिना सर्वस्योत्तरशेषत्वम् । कर्मब्रह्मणोः क्रियाज्ञान्योधीर्मपरत्वेनेक्यात्कर्तृवाक्येषु सर्वत्र न विरोधः । तस्माच्छास्त्रयोनित्वं सिद्धम् ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्पूर्वस्य पुरुषार्थत्वमस्ति नवेति सन्देहनिराकरणाय 'यदेव विद्यया करोती'त्यादिना ज्ञानपूर्वं कृतस्य वीर्यवत्तरत्वनिरूपणेन पुरुषार्थत्वमवाधितमेव सिध्यति । न चैवमुत्तरस्य पूर्वशेषत्वे गौणत्वा-पत्तिरिति वाच्यम् । 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ती'त्यादिना पूर्वस्याऽप्युत्तर-शेपत्वश्रवणात् । सर्वस्य कृत्स्रसेत्यर्थः । नन्वेवं साम्यापत्तिरेव स्यादिति चेदिष्टापत्तिः । 'वेदो नारायणः साक्ष्यादिनं साम्यस्य निष्प्रत्यृहत्वात् ।

नतु वेदस्य सर्वस्याऽप्यपोरुपेयत्वेनं निरस्तसमस्तदोषाशङ्कत्वे कथं प्रजापत्यग्निहोत्रब्रह्मणां कर्तृत्वोक्तिरुपपन्ना भविष्यतीत्याशङ्क्याह—'कर्मब्रह्मणोरि'ति । क्रियायां प्रविष्टत्वात्कियारूपत्वेन

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

शास्त्रपदग्रहणिमत्यर्थः । एकवाक्यत्वमेवाऽऽहुः-'यदेवे'ति । चतुर्थाध्याये, यदेव विद्ययेति हीति स्त्रे वक्ष्यते । पूर्वदोषत्वं प्रथमतो ब्रह्मज्ञानं सम्पाद्यानन्तरं कर्मकरणे कर्मणः पौष्कल्यं जायत इति वेदान्तस्य पूर्वकाण्डाङ्गत्विमत्यर्थः । एवं पूर्वस्योत्तराङ्गत्वमाहुः-'तमेवे'ति । कर्मणा च भगवत्प्रसादेन चित्तराद्धौ ज्ञानमुत्पद्यत इति परस्परापेक्षितत्वेन साकाङ्कत्वादेकार्थप्रतिपादकत्वाचैकवाक्यत्विमिति भावः । ननु कथमुभयोरेकार्थत्वमत आहुः-'कर्मब्रह्मणोरि'ति । कर्मणः

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

प्याहुः—'काण्डद्वयस्ये'ति।तत्र प्रमाणमाहुः—'यदेवे'त्यादिना।'सर्वस्ये'ति।उत्तरस्येति शेषः। नन्वेवमन्योन्याश्रय इति वाच्यम्। प्रामाणिकेऽर्थे तदनभ्युपगमात्। 'ननु न सर्वोपी'रयुक्तं विरोधं परिहरन्ति—'कमेन्नह्मणो'रिति। कर्मज्ञानकाण्डयोः। 'क्रियाज्ञानयोरि'ति। खखप्रतिपाद्य-श्रीलाल्लभदृक्ता गृहार्थदीपिका।

मतस्तद्वेलक्षण्यमत्र भूषणायैवेलर्थः। 'काण्डद्यस्ये'त्यादि। यदेव विद्या करोति अद्व-योपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति श्रुतेः पूर्वकाण्डस्योत्तरकाण्डमुपकरोति। तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्तीति श्रुतेरुत्तरकाण्डस्य पूर्वकाण्डमुपकरोत्येवं यः भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

सर्वोपि वेदराशिः पुरुपार्थपर्यवसायी पुरुपार्थश्च परब्रह्मप्राप्तिरेव नान्यो भिवतुमहित । इत्थं च पूर्वकाण्डे स्वर्गकामस्वाराज्यादिकामनाश्रवणात् परमपुरुपार्थपर्यवसाने च सन्देहः प्राप्तः । तिव्वरासाय उक्तपुरुपार्थपर्यवसानाय च 'यदेव विद्यये'त्यादिना वीर्यवत्तरत्विनिरूपणेन कर्मणां पुरुषार्थपर्यवसानमुक्तम् । इत्थं च सर्वस्यापि वेदराशेः पूर्वकाण्डोक्तकर्मशेषत्वमागतम् । एवमुत्तरस्य पूर्वशेषत्वे गौणत्वं स्यादत आहुः—'तमेतिमि'त्यादि । तथा च वेदानुवचनयज्ञदानतपःप्रभृतिभिर्वह्मज्ञानेच्छापूर्तेः श्रवणात्सर्वस्य वेदराशेरत्तरशेषत्विमिति न गौणता । सर्वस्य वेदस्य ब्रह्मत्वेन साम्ये त्विष्टापितः । ननु'सर्वस्य वेदस्य समप्रामाण्ये प्रजापत्यिद्वीत्रादीनामिष कर्तृत्वप्रतिपादनाद्वह्ममात्रपर्यविति कर्तृत्वं कथं सिद्ध्येदित्यत आहुः—'कर्मित्रह्माणारे'रिति । कियाज्ञानयोः कियाज्ञानस्करपयोः।धर्मिपरत्वेनत्यादि । कियायाः

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

प्रतीयमानत्वेऽपि कर्मणो 'यज्ञो वै विष्णुरि'तिश्चतेर्धिमिरूपत्वाज्ज्ञाने प्रविष्टत्वाज्ज्ञानरूपत्वेन प्रतीयमानत्वेऽपि ज्ञानस्य 'विज्ञानसानन्दं व्रद्धो'ति धर्मिरूपत्वादुभयकारणत्व निरूपकयोरिष वाक्ययोरेकवाक्यत्वार्थं विशिष्टेकधर्मिनिरूपकत्वस्याऽवश्याऽभ्युपेयत्वात् । कर्तृवाक्येषु कर्मन्त्रसकर्तृत्वप्रतिपादकवाक्येषु पूर्वोत्तरकाण्डस्थेषु सर्वत्र विरोधो नास्तीत्यर्थः । धर्मरूपेण भेदेऽपि धर्मिण एकत्वात् । नन्वेवं कर्मकर्तृत्ववोधकानां तेषां परिहृतेऽपि विरोधे प्रजाप्रत्यादिकर्तृत्ववोधकानां कथं सङ्गतिरिति चेत् । तेपामवान्तरकारणत्वेन विरोधस्याऽनवसरपराहतत्वात् । नन्तः तस्मात्परस्याऽश्रवणादिति । नैप दोपः । तेपामि यज्ञतपःप्रभृतिसाधनकरणाऽनन्तरमेव कारणत्वोक्तेः । उत्तरकाण्डे ततोऽपि परस्य ब्रह्मणः श्रवणाच । न च प्रकरणभेदात्कथं तस्य प्रयोजकत्विमिति वाच्यम् । सर्वस्याऽपि वेदस्येकार्थप्रतिपादकत्वेनैकवाक्यत्वात्प्रकरणभेदस्य बुद्धिसौकर्यार्थं किष्पतत्वात् । अधुनोक्तमर्थमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । पूर्वोक्तात्कारणकठापाद्रह्मण एव शास्त्रोक्तं कारणत्वं सिद्ध-

# गोस्वामिश्रीमद्गिरेधरविरचितं विवरणम् ।

कियारूपत्वेन ब्रह्मणो ज्ञानरूपत्वेन, धर्मो यस्यामित्येकादशस्कन्धोक्तेब्रह्मणोऽपि धर्मरूपत्वेन धर्मिणोः कियाज्ञानयोरेक्यात्पूर्वोत्तरमीमांसयोरपि कियाज्ञानरूपधर्मिविचारात्मकत्वेनैक्यादेव पूर्वो- त्तरकाण्डगतं कर्तृत्वं ब्रह्मण्येव पर्यवस्यतीति न विरोध इति भावः । 'स्विद्धिमि'ति । ब्रह्मणि वेदप्रतिपाद्यं जगत्कर्तृत्वं सिद्धमित्यर्थः ।

## केश्रिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

भगवित्त्रयाज्ञानशक्तिरूपयोर्यो धर्मस्तत्परत्वेन भगवद्धर्माणां भगवद्भिन्नत्वाच्यज्ञो वै विष्णु-विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेत्यादिश्चतेश्च धर्मनिरूपणेनानेन धर्मिन्नतिपतिसम्पत्तिवद्विशिष्टधर्मनिरूपकत्वेने-क्यादेकार्थन्रतिपादकत्वेनैकवाक्यत्वाद्धेतोः कर्तृवाक्येषु सर्वत्र पूर्वोत्तरकाण्डस्थितेषु मिथो न विरोध

# श्रीलाल्समहकृता गूढार्थदीपिका।

परस्परोपकारकत्व ठक्षणो गुणस्तेन चैकहार्दत्वस्चनाय शास्त्रयोनित्वादित्यत्र काण्डद्वयसाधारणस्य शास्त्रपदस्य ग्रहणम् । अन्यथा वेदान्तयोनित्वादित्येव वदेत् । नन्वेवमेकहार्दत्व उत्तरकाण्डे ब्रह्मणः कारणत्वोक्तिवत्पूर्वकाण्डेऽपि ब्रह्मकारणत्वोक्तिरित्याशङ्क्याऽऽहुः—'कमें ब्रह्मणोरि'त्यादि । पूर्वकाण्डे प्रतिपाद्या या यज्ञात्मकमग्वतो धर्मरूपा, तस्यां प्रविष्टस्य भगवतः कियारूपत्वम् । उत्तर-स्मिन् काण्डे प्रतिपाद्यं यज्ज्ञानं ब्रह्मात्मकं भगवतो धर्मरूपं, तस्मिन् धर्मरूपे ज्ञाने प्रविष्टस्य भगवतो ज्ञानरूपत्वम् । एवं कियाज्ञानरूपयोः कर्मब्रह्मणोधिर्मिपरत्वेन धर्मी यो भगवान् तत्परत्वेन तद्रप्रत्वेन्तेक्यात्कर्तृवाक्येषु कर्मनिष्ठकर्तृत्विनरूपकवाक्येषु न विरोधः । अग्निहोत्ररूपे कर्मणि यत्कर्तृत्वं निरूपितं ब्रह्मनिष्ठमेव, कर्मब्रह्मणोधिम्पत्वेनाऽविरोधादिति भावः । एकदेशिमतदूपणार्थमनु-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

धर्मिक्तपत्वं 'यज्ञो वे विष्णुरि'तिश्रुत्या, ज्ञानस्य धर्मिक्तपत्वं 'विज्ञानमानन्दं व्रह्मे'तिश्रुत्यावसेयम् । न विरोधः वेदे यत्र कापि प्रतिपादितं कर्तृत्वं ब्रह्मण्येव पर्यवस्यतीति न विरोध इत्यर्थः । तस्मात् पूर्वोक्तरीत्याऽविरोधप्रतिपादनात् । शास्त्रयोनित्वं शास्त्रोक्तकर्तृत्ववत्त्वं ब्रह्मणि सिद्धमित्यर्थः ।

केचिदत्र जन्मादिसूत्रं लक्षणत्वादनुमानमिति वर्णयन्ति । अन्ये पुनः श्रुत्यनुवाद-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मित्यर्थः । एकदेशिमत द्वयमनू इ दूपयित—'केचिदि'त्याऽऽरभ्यो'पेक्ष्यिमि'त्यन्तेन । जनमाद्यस्य-यत इत्यस्य संसारिव्यतिरिक्तेश्वराऽस्तित्वसाधकाऽनुमानिक्तपकत्विमिति वदन्ति । अनुमानश-कारस्तु—संसारिव्यतिरिक्त आत्माऽस्ति । जगजनमादिकारणत्वादिति । अत्र हेतुनिक्तपकत्वादनु-मानक्तपत्वं सूत्रस्य । अन्ये पुनर्यथा ब्रह्मणि श्रुतिः प्रमाणं तथा 'यतो वे'त्यादिश्वत्यनुवादकिम-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

नैयायिकमतमन् दूपयन्ति—'केचिद्त्रे'ति । अत्र ईश्वरस्य जगरकर्नृत्विविषये । 'लक्ष्मण-त्वादि'ति । लक्षणबोधकरवादिस्वर्धः । 'अनुमानमि'ति । तेपां मते लक्षणसेतरभेदसाधकरवात् गन्धवत्त्वस्य पृथिव्या लक्षणकरणेन पृथिवी इतरेभ्यो भिद्यते गन्धवत्त्वात् । यत्नैवं तत्नैवं यथा जलमिति व्यतिरेक्यनुमानेन यथा पृथिव्यां जलादिभेदः सिद्ध्यति, तथाऽनुमानद्वयेन जगरकर्तृत्वस्थेश्वरस्य च सिद्धौ स्त्रैर्जगज्ञन्मादिकर्तृत्वरूपलक्षणकरणेन 'ब्रह्मस्वरूपं जीवजडव्यतिरिक्तं भिवतुमर्हति । जग-जन्मादिकर्तृत्वात् । यत्नैवं तत्नैवम् । यथा जीव' इति जीविभन्नरवसाधकं व्यतिरेक्यनुमानमित्यर्थः । ननु कीदशानुमानद्वयमिति चेदुच्यते—प्रथमं जगति कार्यरवसाधकमेकमनुमानम् । तथा हि—जगत् कार्यम् । सावयवत्वात् । महत्त्वे सिति कियावत्वात् । महत्त्वे सिति मूर्तत्वाच । घटादिवदित्यनुमानेन जगतः कार्यत्वसिद्धौ सत्यामनन्तरं कार्यहेतुकमपरमनुमानम् । तदित्थम् । जगत् बुद्धिमत्कारण-पूर्वकम् । कार्यत्वात् । घटादिवदित्यनुमानेन जगति बुद्धिमत्कारणपूर्वकर्वसिद्धिः । अथ च जगत्का-रणीभृतः चतुर्दशभुवनात्मकविचित्रप्रपञ्चरचनासमर्थो बुद्धिमान् को वेत्याकाङ्कायामिदृश्वजगदुपादानो-पकरणसम्प्रदानप्रयोजनाभिज्ञः कश्चिन्मन्तव्य इति जीवस्य तादशाभिज्ञत्वाभावाद्यकृतेश्च जडत्वादुभयभिन्नो भगवानेवैतादश इत्यनुमानमेव ब्रह्मणि जगत्कर्तृत्वे प्रमाणं, न तु श्रुतिरिति सूत्रकाराऽऽश्ययो लक्षणकरणेन ज्ञायत इति नैयायिका वर्णयन्ति । अधिकं प्रकाशेऽनुसन्धेयमिति दिक् ।

विज्ञानेन्द्रभिक्षुमतमाहुः—'अन्ये पुनरि'ति । 'श्रुत्यनुवाद्कमि'ति । सूत्रमिति शेषः । सूत्रमनुमानोपष्टम्भकश्चत्यनुवादकमित्यर्थः । तथा चास्मिन्स्त्रे यतो वा इमानि भूतानि केश्चिद्वरचिता वेदान्तचित्वका ।

इत्यर्थः । तत्तद्रशैकदेशिनोः प्रत्येकमतमन् इपयन्ति—'केचिदि'त्यारभ्य 'प्रमाणमित्यन्तेन । अनु-मानमि'ति । केवरुव्यतिरेक्यनुमानमस्मिन् पक्षे । ठिङ्गस्यैव करणत्वाऽभ्युपगमात् । 'श्रुती'ति ।

श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका।

वदन्ति—'केचिद्त्रे'त्यादिना । जन्मादिस्त्रस्य हेतुनिरूपकत्वादनुमानत्विमत्यर्थः । 'लक्ष्मण-त्वादि'ति । जगजन्मादिकारणत्वलक्षणादित्यर्थः । लक्षणं ह्यसाधारणो धर्मः । गोः सास्नादिवत् । सचेतरभेदसाधकः । तथा च संसारिव्यतिरिक्तः परमात्मा । जगजन्मादिकारणत्वादित्यनुमानम् । 'अनुमानिमती'ति अनुमानिन्रूपकवाक्यस्याप्यनुमानत्वव्यवहारादस्य स्त्रस्यानुमानत्विमत्यर्थः ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

अनुमानं केवरुव्यतिरेक्यनुमानम् । तथा हि 'जन्माद्यस्य यत' इत्यनेन हेतुसाध्यप्रदर्शनात् बह्य इतरभिन्नास्तित्ववत् जगजन्मादिकर्तृत्वात् यन्नैवं तन्नैवमिति वोध्यम् । श्रुत्यनुवादकं 'यतो कमाहुः । सर्वज्ञत्वाय श्रुत्यनुसार्यनुमानञ्च ब्रह्मणि प्रमाणमिति । तत्तु 'तन्त्वौपनिपदं पुरुषं पृच्छामी'ति केवलोपनिपद्वेद्यत्वादुपेक्ष्यम् । अनिधगतार्थगन्तृत्वात्प्रमाणस्य ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दमनुमानमपीत्याहुः । अनुवादप्रयोजनमाहुः—'सर्वज्ञत्वाये'ति । ननु श्रुतिसत्त्वेऽनुमानस्य किं प्रयोजनिमत्यत आहुः—'श्रुत्यनुसारी'ति । यथा श्रुत्या जगजनमादिकारणत्वप्रदर्शनेन तस्य सर्व- ज्ञत्वादिकं सिध्यति तथा तदनुसार्यनुमानेनापि तत्सिद्धौ दार्ढ्यमेव भवेदिति भावः । एवं मतद्वय- मुक्त्वा निराकुर्वन्ति—तिन्वति । तं त्वौपनिषदं पुरुषं पुच्छामीति श्रुतेस्तस्य केवलोपनिपद्दे- गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविर्वतं विवरणम् ।

जायन्त इति विषयवाक्यम् । तेन च केवलं कर्तृत्वमेव वोध्यते, न तु जगदुपादानादिकारणज्ञानत्वम् । तदभावं ईश्वरस्य सर्वज्ञता न स्यादिलेतद्यं श्रुतिवोधितकर्तृत्वहेतुना जगदुपादानाऽभिज्ञत्वं साधनीयम् । तचेत्थम् । त्रह्मः पक्षीकृत्य जगदुपादानादिगोचरापरोक्षज्ञानेच्छाकृतिमत्त्वं साध्यते । जगत्कर्तृत्वाद्वेतुः । कुलालवत् । कुलालस्य घटकर्तृत्वमस्ति घटाद्युपादानमृत्तिकाचकचीवरादिज्ञानमप्यस्तीति तस्य यथा तद्विपयकज्ञानवत्त्वं तथेश्वरस्यापि जगदुपादानविषयकज्ञानेच्छाकृतिमत्त्वस्य सत्वात्सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तिमत्त्वं च सिद्ध्यतीति भावः । सर्वज्ञत्वायेति । ईश्वरस्य सर्वज्ञत्वसिद्ध्यर्थमित्यर्थः । श्रुत्यनुसार्यनुमानिमे'ति । यथाऽऽदौ धूमप्रत्यक्षे जातेऽनन्तरं वह्वचनुमितिः
कर्तुं शक्यते । एवं श्रुत्या कर्तृत्वशाब्दवोधे जातेऽनन्तरं सर्वज्ञत्वानुमितिः कर्तुं शक्यत इति श्रुत्यनुसारित्वमनुमानस्येत्यर्थः । 'अनुमानं चे'ति । सर्वज्ञत्वे सर्वशक्तिमत्त्वे चानुमानं प्रमाणम् । कर्तृत्वे च
श्रुतिः प्रमाणमिति चकारार्थः ।

एवं च नैयायिकमते स्त्रे विषयवाक्यमेव नास्ति केवललक्षणमुक्तम् । तेन च व्रह्मण्यनुमानिमेव प्रमाणं श्रुतिस्पर्शोऽपि नास्ति । भिक्षुमते तु यतो वेति विषयवाक्यं वर्तते, परन्तु तेन विना कर्तृत्व-रूपहेतुज्ञानाऽभावेऽनुमितिर्न भविष्यतीत्यनुमानोपष्टम्भकमेव स्त्रमिति रहस्यम् । तन्मतद्वयमेको-क्सेव दूषयन्ति—'तंत्वि'ति । 'औपनिषद्मि'ति । वृहदारण्यके शाकल्यव्राह्मण इदं वाक्यम् । केश्चिद्वरिक्ता वेदान्तविव्वतः ।

यतो वा इमानि भूतानीत्यादिश्चत्यनुवादकमञ्चलक्ष्म । हीत्याद्यनुपज्यते । अनुमानस्य ब्रह्म-प्रमाणत्वाऽभावमाशङ्क्याहुः—'श्चत्यनुसारी'ति । 'तिन्व'ति । पूर्वोक्तं द्वयमप्यनुमानम् । श्चत्य-नुसारित्वात्तस्योपेक्षानर्हत्वमाशङ्क्याहुः—'अनिधगते'ति । श्चत्यनुसारिणस्तस्य तथात्वाभावात्र तत्त्व-श्रीलाद्धभदृक्कता गृहार्थदीपिका ।

'अन्ये पुनिरि'त्यादि । यथा ब्रह्मणि श्रुतिः प्रमाणं तथा श्रुत्यनुवादकमनुमानमि प्रमाणिनत्याहुः । प्रयोजनमाहुः—'सर्वज्ञत्वाये'ति । श्रुतिहिं जगजनमादिकारणत्वं प्रदर्शे ब्रह्मणः सर्वज्ञतां साधयति । तथा तदनुसार्यनुमानमि जगजनमादिकारणत्वं साधयत्सर्वज्ञत्वं साधयतीत्यर्थः । एवमनूद्य दूपयन्ति—'तत्तु तन्त्वौप निषदं पुरुषं पुच्छामी'त्यादिना । औपिनिषद्मिति विशेषणेनोपनिष-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

वा' इतिश्रुत्यनुवादकम् । सर्वज्ञत्वाय सर्वकर्तृत्वस्य सर्वज्ञतां विनाऽसम्भवेन सर्वज्ञत्वसिद्धये इत्यर्थः । तन्मतद्दयं दूषयन्ति—'तत्त्वि'त्यादिना । केवलेति तुशब्देनोपनिषदतिरिक्तवेद्यत्विनरासात्

# मनननिद्धियासनयोः श्रवणाङ्गत्वम् । सन्देहवारकत्वाच्छास्त्रस्याऽपि तदङ्गत्वमिति ॥ २ ॥ ॥ इति प्रथमाध्याये प्रथमे पादे द्वितीयं जन्माद्यधिकरणम् ॥

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

द्यत्वेनाऽनुमानस्याऽनवसरपराहतत्वात् । यथाकथंचित्तदवगितसाधनत्वाऽभ्युपगमेऽपि न तस्य प्रामाण्यम् । श्रुत्येकसमधिगतत्वेन प्रमाणलक्षणाऽभावात् । तदेवाऽऽहुः—'अनिधगते'ित । नन्पिनपन्मात्रवेद्यत्वे श्रवणस्यैव तत्साधनत्वं नान्यस्येति पर्य्यवस्यति । तथा च मननिनिदिध्यासनयोरिप
श्रुतौ तदवगितसाधकत्वोक्तेस्तत्राऽपि प्रामाण्याऽनुपपित्तिरित्यत आहुः—'मनने'ित । निह तयोः
गोस्वामिशीमद्विरिधरवितं विवरणम् ।

'पुरुषिम'ति । उपनिपन्मूलप्रमाणकं पुरुपिमत्यर्थः । 'केवले'ति । ब्रह्मणो यावत्प्रमाणाऽगोचर-त्वेऽपि प्रतिप्रसवेनोपिनपद्वेद्यत्वार्थं केवलपदम् । तेन च विश्वरूपदर्शनं, धातुः प्रसादादिति-श्रुत्या मननादिद्वारा दर्शनमि आत्मा वारे द्रष्टव्य इतिश्रुत्या प्रतिपाद्यत इति नार्नुमानवेद्य-त्विमिति भावः । 'उपेक्ष्यिम'ति । एकेन श्रुतिं विहायाऽनुमानवेद्यत्वमपरेण च श्रुतिसहकारेणाऽनु-मानवेद्यत्वमुक्तमिति मतद्वयमि द्रतस्त्याज्यमित्यर्थः ।

अथैवं येन श्रुतिप्रामाण्यमेव न स्वीक्तियते तादृशवाह्यं प्रति किं वक्तव्यमिति चेत् । मैवम् । नानायुक्तिप्रसारणशीलानां वाह्यानां निराकरणार्थमेव त्वदीयं मतम्। न तु ब्रह्मणि प्रामाण्यसिद्ध्यर्थम् । एवं च वेदप्रामाण्यमभ्युपगच्छता त्वयाप्युपनिषद्धेचत्वं स्वीकर्तव्यम् । तथा च ब्रह्मणः प्रमाणान्तरावेद्य-त्वादनुमानप्रसर एव नास्तीत्यलमिषकेन । 'अनिधिगतार्थे'ति । न अधिगतः अनिधगतः अज्ञातः । एतादृशो योऽर्थस्तत्र गन्तृत्वात्तद्विषयकवोधजनकत्वादित्यर्थः । प्रमाणस्य अनुमानादि-प्रमाणुस्यत्यर्थः । तथा च श्रुतिसिद्धेऽर्थे नानुमानं प्रमाणमिति भावः । नचैवं सर्वज्ञत्वसिद्धिर्नस्याच्छुत्या कर्तृत्वस्यैव वोधितत्वादिति वाच्यम्? । प्रह्मणा विपश्चिता, यः सर्वज्ञः सर्विविदित्यादिना सर्वज्ञतावोधनात्। ननु युक्तिभिरनुचिन्तनं मननं, युक्तयश्चानुमानरूपा इति मननोपयोगित्वाच्य

#### कैश्चिद्विरचिता वेदाद्वन्तचन्द्रिका।

मिति भावः । नतु **मन्त**ञ्य इत्यादिश्चतौ मननस्याऽपि ब्रह्माऽवगतिसाधकत्वोक्तेः कथमतु-मानाऽप्रामाण्यमित्यत आहुः—'मनने'ति । न हि ते स्वातत्र्येण तद्गन्तृणी किन्तु अवणस्यव फलोपकार्यक्षभूते इति नोक्तदोषाऽवसरः ।

# श्रीलाॡभद्रकृता गृहार्थदीपिका ।

त्प्रतिपाद्यत्वं, यतो वाचो निवर्तन्त इसनेन मनोवागगम्यत्वमुक्तमत उभयोरवैयर्थ्याय प्रमाणान्तराऽगम्यत्वमुपनिषद्गम्यत्वं साधनीयम् । तथा चौपनिषद्गित्यस्योपनिषदेकप्रतिपाद्यत्वमिति सिध्यति स्म । एवं सत्यनुमानस्य प्रामाण्यं वदन्तोऽनायासेन प्रत्युक्ताः । ननु केवलानुमानस्याप्रामाण्येऽपि श्रुत्यनुसारिणोऽनुमानस्य कुतो न प्रामाण्यमित्याकाङ्कायामाहुः—'अनिधगतार्थगन्तृत्वा-

केवलोपनिषद्वेद्यत्वमुक्तमित्यर्थः । 'अनिधगते'त्यादि । तथा चानिधगतार्थगन्तृत्वरूपं प्रामाण्यं वेद एवास्ति नतु अनुमाने इत्यर्थः । ननु ब्रह्मण उपनिपदतिरिक्तावेद्यत्वे मनननिदिध्यासनयोर्ब्रह्मावग-

९ इवेति कदाचित्स्यात् । २ 'आत्मावारे' इति श्रुत्या मननं विधीयते । तच 'धातुःप्रसादा'दिति श्रुत्युक्तभगवत्य-सादसहकृतेन मननेन दर्शनमुच्यते तेनाऽनुमानं ब्रह्मणि न प्रमाणमिति भावः ।

#### गोस्वामिश्रीमुरतीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्वातत्रयेण तद्गन्तृत्वमस्ति किन्तु श्रवणस्यैव फैलोपकार्यङ्ग इति न किञ्चिद्द्पणिमत्यर्थः । एवं मनन-निदिध्यासनयोः श्रवणाङ्गत्वेन, स्वातत्रयेण फलसाधकत्वं निराकृत्य शास्त्रस्याऽपि स्त्रकारकृतस्य तथैव तन्निराकरणायाह—'सन्देहचारकत्वादि'ति ।

इति द्वितीयं जन्मायधिकरणं सम्पूर्णम् । गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विघरणम् ।

कथमनुमानस्य निरास इत्यत आह—'मनने'ति । 'अवणाङ्गत्विमि'ति । अवणेन कृत्वात्मदर्शने जननीये मननादीनां सहकारित्विमत्यर्थः । एवंच मननोपयोगित्वेनाऽनुमानस्यावश्यकत्विमिति भावः । नन्वेवं चेदनुमानेनेव मननसिद्धौ वेदान्तमीमांसाशास्त्रं व्यर्थमित्यत आह—'सन्देहे'ति । अवणानन्तरं सन्देहे सित मननं न सम्भवति । शास्त्रस्य सन्देहवारकत्वादित्यर्थः । 'तदङ्गत्विमि'ति । मननाङ्गत्विमित्यर्थः । शास्त्रस्यापीत्यपिकारेणाऽनुमानस्य सङ्गहः । एवं च मनने सहकारिकारणत्वमेवाऽनुमानस्य वोद्ध्यमिति सर्वमनवद्यम् । इति द्वितीयाधिकरणम् ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका ।

ननु शास्तीति शास्त्रमिति व्युत्पत्त्या तद्गन्तृत्वात्कथं केवलोपनिषद्वेद्यतेत्यत आहुः—'शास्त्र-स्ये'ति । तन्मननश्रवणमेव वा ।

इति द्वितीयं जन्मायधिकरणम् । श्रीलाॡभटकृता गृढार्थदीपिका ।

त्प्रमाणस्ये'ति । श्रुत्यनुसारिणोऽनुमानस्य श्रुत्यधिगतार्थगन्तृत्वादप्रामाण्यमित्यर्थः । ननु केवलोपनिषद्वेद्यं ब्रह्म मन्तव्यो निदिध्यासितव्य इति श्रुतौ ब्रह्मप्रमितौ मननस्य विहितत्वात् । मननं हि युक्तिभिरनुचिन्तनम् । युक्तयस्तु पूर्वोक्तानुमानरूपाः । अतोऽनुमानमपि ब्रह्मणि प्रमाणं कृतो न भवतीत्याकाङ्क्षायामाहुः—'मनननिदिध्यासनयोः श्रवणाङ्गत्विमि'ति । ब्रह्मप्रमितौ ह्युपनिष्व्य्व्यणमेव साधनत्वेनोक्तम् । मनननिदिध्यासनयोस्तु श्रवणाङ्गत्वेनोपकारकत्वमतो ब्रह्म तूपनिषदेकवेद्यत्वे मीमांसायाः किंत्रयोजनिमत्याकाङ्क्षायामाहुः—'सन्देह-वारकत्वादि'त्यादि ।

इति द्वितीयं जन्माद्यधिकरणम् । भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तिसाधनत्वोक्तिर्व्यर्थो स्यादत आहुः—मननेत्यादि । अवणाङ्गत्वं अवणेन बसप्रमितौ जननीयायां सहकारिकारणत्विमत्यर्थः । शास्त्रस्य व्यासस्त्ररूपशास्त्रस्य । तद्ङ्गत्वं अवणाङ्गत्वम् ॥ २ ॥ ॥ इति प्रथमाध्याये प्रथमपादे द्वितीयं जनमाद्यधिकरणम् ॥

अयमर्थः —ये केचन मननं व्याजीकृत्यानुमानमि ब्रह्मणि ब्रह्मधर्मे वा सर्वेज्ञत्वे प्रमाणत्वेनाभ्युपगच्छिन्ति ते ह्यान्तरेण वेदस्यैवाप्रामाण्यं स्वीकुर्विन्त । कथिमितिचेत् —तथावादी प्रष्टव्यः श्रुत्या ब्रह्म निःसंदेहं ज्ञातं न वा । ज्ञातं चेदिधगतार्थज्ञापकत्वादप्रमाणमेव निष्प्रयोजनं च त्वदिभमतमनुमानं तिस्मिन् । अथ न ज्ञातं निःसंदिग्धं वा ज्ञातं चेदज्ञापकत्वाद्यप्रमाणमेव निष्प्रयोजनं च त्वदिभमतमनुमानं तिस्मिन् । अथ न ज्ञातं निःसंदिग्धं वा ज्ञातं चेदज्ञापकत्वाद्यप्रमाणमेव श्रुतेरप्रामाण्यम् । ननु श्रुतिमात्रशरणानां मननविधेरेवं प्रामाण्यापहितिभविति इति चेत् । न । मननं हि जीवस्य मनोदोषमपाकृत्य श्रवणस्योपकरोति न ब्रह्मणो ब्रह्मज्ञानस्य वा । तस्मात् श्रवणकर्तुर-त्वाकरणदोषापाकरणेन श्रवणस्योज्ञत्वं मननस्य । न तु ब्रह्मणि प्रमाणम् । ब्रह्म तु वेदेनैव निःसन्दिग्धं ज्ञातम् । केवलन्त्वनुमाने स्वमनोमालित्यमपनीयते मननेन मन्दमध्यमाधिकारिणोः । संशोद्धा ।

# तृतीयं संमन्वयाऽधिकरणम्।

तत्रैतत् स्यात् । तत्र किं समवायि, निमित्तं, कर्तृ, वा ? किमतो यद्येवम् ?। एव-मेतत् स्यात्।यद्येकमेव स्यात्तदा क्रियाज्ञानशक्तयोर्निरतिशयत्वं भज्येत । मृदादिसाधारण्यं

# गोस्वामिश्रीसुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

एवं जन्मादिस्त्रं व्याख्यायकदेशिमतद्वयं निराकृत्य स्त्रान्तरमवतारियतुमाह—'तन्ने'ति । शास्त्रस्य ब्रह्मकारणत्वनिश्चायकत्वे सित । एतद्रग्ने । उच्यमानं संशयक्त्पमेव ज्ञानं स्थात् । तथा च कृतो निश्चय इति भावः । कथिमत्याकांक्षायां तत्स्वक्त्पमाहः—'तन्न किं समचािय निमित्तं किं वे'ति । तत्र शास्त्रे । उक्तमिति शेषिक्षिष्विषि सम्बध्यते । ननु त्रिक्तपत्वे किं वाधकिमत्याहः—
गोस्वािमश्रीमिद्विरिधरिवरिवतं विवरणम् ।

पूर्वीधिकरणे कार्यलक्षणेन ब्रह्मणि सामान्यतो जगत्कारणत्वं प्रतिपादितिमदानीं विशेषक्षपेण समवायि कारणत्वप्रतिपादकं समन्वयाधिकरणमवतारयन्ति—'तन्नेत'त्स्यादित्यादिना। तन्न शास्त्रे। एतत् वक्ष्यमाणम् । स्यात् विचार्यं स्यात् । वक्ष्यमाणमेवाऽऽहुः—'तन्न किमि'ति । तन्न यतो वेति श्रुतौ । 'कर्त्य वे'ति । कुलालवत्कारणं वेत्यर्थः । तथा च श्रुतौ ब्रह्म जगतः समवायिकारणं विनित्तकारणं कर्तृकारणं वा प्रतिपादितिमिति विचार्यं स्यादिति पूर्वेणान्वयः । तदिति प्रथमान्तपाठे तद्वह्म समवायिकारणं वेति विचार्यं स्यादित्यर्थः । अस्मिन्पाठे ब्रह्मिति प्रतिपादितिमिति पद्वय—

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

एवं सप्रमाणं ब्रह्मणो ठक्षणं निर्णायोक्ताकारिवधां निर्वक्तुमप्रिमाधिकरणमवतारयन्ति—'तन्ने-लिदं'ति । तत्र कारणत्वाङ्गीकृतौ एतिद्विनिगमनाविरहाद्वक्ष्यमाणसंशयफलपर्यवसानात्मकं दूषणं स्यादित्यर्थः । तमेव संशयं प्रदर्शयन्ति—'तन्ने'ति । अत्र ब्रह्मितिशेषः । अत्रोद्वङ्कन्ते—'किमि'ति । यन्ययंविधः संशयस्तन्धेत ईदशसंशयात्किमनिष्टमित्यर्थः । नह्याष्ठ विधाष्ठ कयाप्येकविधया कारणत्वं हियते, अत एका काऽपि याह्मेति भावः । अत्रोत्तरमाहुः—एविमिति । वक्ष्यमाणप्रकारेण वक्ष्यमाणमनिष्टं स्यादित्यर्थः । तदेवोद्वाटयन्ति—'यन्येकिमि'ति । समवािय निमित्तं वा कर्तृत्वं वा ।

श्रीलाॡभदृकृता गृहार्धदीपिका ।

'यद्येकमेव स्यादि'ति । समवाय्येव, निमित्तमेव, कर्त्रेव, वा स्यादित्यर्थः । 'क्रियाज्ञान-द्राक्तयोरि'त्यादि । यद्येकमेव स्यात्तदा तु मृदादावप्येकस्य समवायिकारणत्वादेः साधिका भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

प्वोक्तरीत्या जन्माद्यधिकरणं निर्णीय स्त्रान्तरमवतारयन्ति—तन्नेत्यादि । तन्त्र जगत्यिति व्रह्मणः कारणत्वे । एतत् स्यात् वक्ष्यमाणसंशयविषयत्वं स्यादित्यर्थः । तन्त्र संशयविषयकोटीनां मध्ये संशयकोटिगणनामाहुः—'समवायी'त्यादि । उक्तसंशये किं दूषणमित्याहुः—'किमत' इति । यद्येवं संशयोऽतः को दोप इत्यर्थः । 'एविम'त्यादि । वक्ष्यमाणप्रकारो दोषः स्यादित्यर्थः । दूष-णमेवाहुः—'यद्येकिमित्यादिना । एकं कुठाठवत्कर्तृ दण्डविन्निमित्तं मृत्पिण्डवत्समवायि एतेषां अन्य-

९ समन्वयो नाम ब्रह्मणः सर्वत्र जगित अस्तिभातिष्रियरूपेण सम्यगनुवृत्तत्वम् । नतु वेदान्तानां ब्रह्मण्यन्वय इति । तस्य द्वितीयाधिकरणेनेव सिद्धत्वात् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'किमत'इति । यद्येवमेकस्यैव त्रिरूपत्वम् । अतः किं किं दूपणिमत्यर्थः । तत्रोत्तरमाहुः—'एवमे-तत्स्यादि'ति । एवमुच्यमाने एतद्वाधकं स्यादित्यर्थः । किं वाधकिमत्याकांक्षायां गूढाभिसिन्ध-मुद्धाटयति—'यद्येकमेवे'ति । यदि समवायि निमित्तं कर्तृ वैकमेव ब्रह्म स्यात्तदा ब्रह्मणः किया-ज्ञानशक्त्योर्निरतिशयत्वं व्यापकत्वं भज्येतेत्यर्थः ।

अयमर्थः-ब्रह्मणः सैन्धवधनवदेकरसत्वेन क्रियाज्ञानशक्त्योः सर्वत्रैव व्याप्तत्वेन समवायित्वांशे तदनङ्गीकारेऽस्मदादिवत्प्रादेशिकत्वाऽऽपत्त्या निरतिशयत्वं सर्वस्मिन्नपि व्याप्तत्वं भज्येतेत्यर्थः । दूषणान्तरमप्याहुः—'मृदादी'ति । मृदादिसाधारण्यं, कृतकत्वेन सावयवत्वेन चाऽनित्यत्वं भवेदित्य-

## गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

साऽध्याहारो नास्तीति लाववम् । अत एव प्रकाशे श्रीपुरुपोत्तमैः प्रथमान्तपाठ एवाऽऽहतः। शङ्कते— 'किमतो यद्येविम'ति । यद्येवं संशयः स्यात्तिः । अतः अस्मात् संशयात् किं भविष्यित न किमपीत्यर्थः । तथा च श्रुत्या ब्रह्मणि सामान्यतो जगत्कारणताज्ञाने जाते लक्षणं प्रमाणं च ज्ञात-मेवातःपरं संशयेन किं कर्तव्यं विचारेण तिव्ररासे च किं फलं भविष्यित न किमपीति भावः। उत्तरयन्ति—'एवमेतत्स्यादि'ति । एवमनेन प्रकारेण वक्ष्यमाणिवचारेणत्यर्थः । एतत् दोप-निवृत्तिरूपं फलं स्यादित्यर्थः । विचारमेवोपपादयन्ति—'यद्येकिम'ति । सर्वेषु समवायिनिमित्तादिषु कारणेषु मध्ये एकं वक्तव्यम् । तत्र दण्डादिविन्निमत्तं वा प्रयोज्यवत्कर्तृ वा समवायि वेति त्रयाणां मध्ये एकं स्यादित्यर्थः । तदा निमित्तत्वकर्तृत्वयोः स्वीकियमाणे—'क्रियाज्ञानचात्त्वपोरि'ति ब्रह्मणि निमित्तत्वे स्वीकियमाणे कियाशक्तेः, प्रयोज्यकर्तृत्वस्वीकारे ज्ञानशक्तेश्वेतरनैरपेक्ष्यरूपं निरित्वश्यत्वं भज्येतेत्यर्थः । तथा च यथा निमित्तकारणीम्तदण्डे स्वतन्ना किया नास्ति, यथा वा प्रयोज्यकर्तिर कुलाले प्रयोजकक्तुलालिपतृनिष्ठं कर्तृत्वज्ञानमादायैव कर्तृत्वज्ञानं तथेतरसापेक्षज्ञानं व्रह्म-कर्तिर कुलाले प्रयोजकक्तुलालिपतृनिष्ठं कर्तृत्वज्ञानमादायैव कर्तृत्वज्ञानं तथेतरसापेक्षज्ञानं व्रह्मान

# कैश्चिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

अत्रायं भावः—यदि मृत्सुवर्णादिवत्समवायित्वं यदि वा दण्डचकादिवन्निमित्तत्वं, यदि वा कुला-लादिवत्कर्तृत्वं, तदा तयोर्निरतिशयत्वं सर्वत्र सदैकरसत्वेन यत्सर्वव्याप्तत्वं, तद्धीयेत । समवा-यित्वाद्यंशे ज्ञानाऽसम्भवात् । क्रियाया अपि परायत्तत्वात्कर्तृत्वांशेऽपि ज्ञानकर्मेन्द्रियैरेव तत्प्राकट्यात् । तयोः प्रादेशिकत्वं स्यात् । दूपणान्तरमाहुः—'मृदादी'ति । साधारण्यं सावयवत्वं विकृतत्व-

# श्रीलाल्सभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

शक्तिरस्त्येवेति तत्साधारण्यं ब्रह्मणोऽपि स्यादिति निरतिशयत्वं ब्रह्मनिष्ठिकियाज्ञानशक्त्योरप-गच्छेदित्यर्थः । तथा च परास्य शक्तिविविधेव श्रूयतः इति श्रुत्युक्तं ब्रह्मशक्तिषु परत्वं विवि-

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तरदेव स्यादित्यर्थः । तथा सित दूपणमाहुः—'क्रियाज्ञाने'त्यादि । तथा चोक्तित्रिविधकारणानां मध्ये यद्येकं कारणं त्रह्म भवेत्तदा तेपामिवेतरकारणसमवधानं विना कार्यजनकत्वं न स्याद्रह्मणोपि । इत्थं च क्रियाज्ञानशक्तिमत्त्वेन यित्ररितशयत्विमतरनैरपेक्ष्येण कार्यजननसामर्थ्यं तद्भज्येतेत्यर्थः । त्रह्मणाः समवायिकारणत्वे दूपणान्तरमाहुः—'सृदादी'त्यादि । साधारण्यं त्रह्मणो सृतुल्यतयाऽनि-

च स्यात् । मतान्तरवत् । कथमेवं सन्देहः यावता 'यतो वा इमानी' त्यादिभ्यो निःस-न्देहश्रवणात् ? । एवं हि सः, पञ्चमी श्रूयते यत इति । पञ्चम्यास्तसिरिति । 'आत्मन'

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

र्थः । ननु समवायित्वेऽभ्युपगम्यमानेऽनित्यत्वप्रसक्तौ किं विनिगमकिमत्यतो दृष्टान्तेन तत्साधयन्ति—
'मतान्तरबदि'ति । यथा सांख्यमते प्रधानस्यैव समवायित्वं न पुरुपस्य । यत्परिणामि तद्विकृतत्वात्सावयवत्वाचाऽनित्यमिति मृदादौ दृष्टम् । तृत्यायेन ब्रह्मणोऽप्यनित्यत्वप्रसङ्गो दुर्निवारः स्यादित्यर्थः । अधुना सूत्रान्तरमवतारियतुं तत्स्ववृत्तिजनकं सन्देहमेव दृढीकर्तुमुपक्षिपन्ति—'क्रथमेविम'ति ।
एवमेवंप्रकारकः सन्देहः । कथं कथमुपपद्यत इत्यर्थः । तृत्र हेतुमाहुः—'यावते'ति । यतो वेत्यादावुत्पत्त्यादित्रयाऽिषष्टानत्विनक्तपणेन निःसन्दिग्धमेव समवायित्वस्य अवणादित्यर्थः । संशयवीजोद्यादनेन तं समर्थयन्ति—'एवं हि स्व' इत्यारम्य 'स्नुतरां सन्देहः' इत्यन्तेन । सः संशयः । 'एवं
वक्ष्यमाणप्रकारेण । तमेवाऽऽहुः—'पञ्चमीति' । ननु पञ्चम्यां सामान्यतः कारणमात्रवोधनात्समवायित्वं को निवारयेदित्यत आंहुः—'पञ्चम्यास्तिसिरि'ति । तसेरपादानाऽर्थकपञ्चमीविषय एव

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

ण्यपि स्यादिति भावः । ननु समवायिकारणत्वमेवास्तु इत्यत आहुः—'मृद्वादिवदि'ति । 'मता-न्तरवदि'ति । यथा साङ्घयमते मृद्विकारत्वं घटे, मृत्तिकायां विकारित्वम् । तथा ब्रह्मण्यपि विकारित्वं स्यादित्यर्थः । एवं चैतदोपनिवारणार्थं विचारः कर्तव्य इति भावः । एवंरीत्या विचारे प्रसक्तेऽधिकरणाङ्गसंशयमाहुः—'कथिमि'त्यादिना । 'एविभि'ति । समवायि निमित्तकारणं कर्तृ वेत्येवंरूपः सन्देहः कथिमत्यर्थः । ननु कुतो न भवतीत्यत आह—'यावते'ति । यावत्पर्यन्तमित्यर्थः । वाक्य-श्रवणानन्तरमपि सन्देहतादवस्थ्यं प्रतिपादयन्ति—'एवं ही'ति । स सन्देहः । भवतीत्यध्याहारः ।

केश्रिद्धिरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

मनित्यत्वमनाप्तकामत्वं परस्परसापेक्षत्वं कार्योत्पादने नैय्यायिकादिमतवद्भवेत् । अत्र नोदकमाहुः— 'कथिमे'ति । एवं पूर्वोक्तविधया । 'निःसन्देहे'ति । यतो वेत्यादिसम्पूर्णवाक्यार्थपर्याठो-चनया समवायित्वस्य निःसन्देहश्रवणात् । उत्तरमाहुः—'एवं ही'ति । सः संशयः ।

श्रीलाल्भहकृता गृहार्थदीपिका।

थत्वं च न संगच्छेत । दूपणान्तरमाहुः—'मृदादि साधारणयं च स्यान्मतान्तरवदि'ति । यथा मृत्तिकाघटस्य समवायिकारणमेव । दण्डो निमित्तमेव । कुठाठः कर्तेव । तथा ब्रह्माप्येकमेव स्यात्तदा मृदादितुल्यता स्यात् । तत्र दृष्टान्तः—'मतान्तरवदि'ति । मतान्तरे ब्रह्मणः कर्तृभगवदीयशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

त्यत्वं सावयवत्वं च स्यादित्यर्थः । तत्रोपष्टम्भकमाहुः—'मतान्तरव'दिति। यथा च सांख्यैः पुरुपस्य परिणामित्वमेतदोपादेव न स्वीकियते प्रकृतेश्च सावयवत्वात्स्वीकियते । नैयायिकमतमादाय तु कपाल-तुल्यत्या द्रव्यसमवायिकारणतायां त्रह्मणोऽनित्यत्वमिष स्यादित्यर्थः । अग्रिमाधिकरणघटकं संशयं दढीकुर्वन्ति—'कथिम'त्यादिना। एवं ब्रह्म कारणं न वेत्याकारकः। याचता निश्चयेन । 'निःसन्दे-हे'त्यादि—कःरणतासन्देहनिर्गमनं येन स्यात्तादशकारणतायाः श्रुतिवाक्येभ्यो निश्चयादित्यर्थः। एवं

इत्यपि पञ्चमी । निमित्तत्वे न सन्देहः । पञ्चम्या निमित्तत्वकथनात् । उपादानत्वे कर्तृत्वे च सन्देहः । तद्वाचकाश्रवणात् । कल्पनायां प्रमाणाभावात् । समवायित्वे पुनः सुतरां सन्देहः । एवं प्राप्त आह—

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

विहितत्वेन विश्लेपविशिष्टस्यैव तस्य प्रतीतेर्न समवायित्वं किन्तु निमित्तत्वमेवेत्यर्थः । नन्वत्र तसि-श्रवणेऽपि 'आत्मन आकाद्याः सम्भूत'इत्यत्र साधारण्येनेव पत्रमीश्रवणात्कारणत्वमात्रमेव प्रतीयतामित्यत आहुः—'आत्मन इत्यपी'ति। अपादानार्थ इत्यर्थः। सम्भवत्येकवाक्यत्वे वाक्यमे-दस्याऽनुचितत्वेनैकवाक्यत्वार्थं तत्राऽपि तथा कल्पनीयमित्यर्थः। तदेतत्सर्वमभिसन्थायोक्तं-'निमित्त-त्वे न सन्देहः। पञ्चम्यां निमित्तत्वकथनादि'ति। ननु तिहं कुत्र सन्देह इत्यत आहुः—

## गोः वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

कथं भवतीत्यत आह—'पश्चमी'ति । यतो वेति वाक्ये पश्चम्युक्ता । तस्माद्वा एतस्मादिति वाक्ये साक्षाद्वस्रवाचकादात्मपदादिप पश्चमी । 'आत्मन' इति । निमित्तत्वे पश्चम्या निमिन् त्रत्यरूपार्थवाचकत्वे 'न सन्देह' इति । सन्देह एव नास्तीत्यर्थः । 'कथनादि'ति । वण्टावोपा-

#### कैश्चिहिरचिता येदान्तचन्द्रिका।

ननुं पञ्चम्या सामान्यतः कारणतामात्रवोधनाद्भवति सम्भावना समवायित्वस्थापीत्यत आहुः— 'पञ्चम्या' इति । तसेरपादानार्थकपञ्चमीविषय एव विधानाद्धिक्षेपविशिष्टस्पैव कारणत्वस्य प्रती-तेर्न समवायित्वमपि तु निमित्तत्वमेवेति भावः । नन्वत्र तसिश्रवणेऽप्धातमन आकाद्याः सम्भ्यूत इत्यत्र साधारण्येनैव पञ्चम्यभिधानादस्तु कारणत्वमात्र [ विमानेस्तुं तथात्व ] मित्यत आहुः— 'आतमन इती'ति । हेतावित्यर्थः । 'निमित्तत्व' इति । गूढाभिसन्धिमुद्धाटयन्ति—'उपा-

#### श्रीलाल्भदृकृता गृहार्थदीपिका ।

त्वमात्रमयगच्छिन्ति नैयायिकादयस्तद्वत्स्यात् । साङ्ख्यमते प्रकृतेः समवायित्वमेव तद्वत्स्यादित्यर्थः । प्रकृते ब्रह्ममीमांसाशास्त्रे तु समवायिकारणत्वं, निमित्तकारणत्वं, कर्तृत्वं च, ब्रह्मण्येवेति वोद्धन्यम् । 'कल्पनायामि'ति । अद्वैतश्चत्यतुरोधेनोपादानत्वकल्पनायाम् । यतो वा इमानीत्यादौ निमित्तत्वव्याप्योपादानत्वकल्पनायामित्यर्थः । तथा च पश्चम्या निमित्तत्वकथनेऽप्यद्वैतश्चत्येकवाक्यन्ताकरणे यतो वा इमानीत्यादावुपादानरूपात् यतो निमित्ताद्भृतानि जायन्त इत्यर्थो ठभ्यत इत्यर्थः ।

# भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

वक्ष्यमाणप्रकारेण। सः सन्देहः। तसिरितीति। तथाचाश्वतः पिततः स्वर्गतः पिततः दण्डाद्धत इत्यादौ पश्चम्या अपादानत्वशुद्धिनिमत्तकारणत्वयोरेव वोधनादितिभावः। नतु 'यतो वे'तिश्वतौ तसेः सत्त्वेषि 'तस्माद्धा एतस्मादि'त्यत्र तस्याश्रवणात् कारणत्वान्तरमेव पश्चम्या वोध्यतामित्याक्षेप एकवाक्यतया तत्रापि निमित्तकारणतावोधकतां व्यवस्थापयन्ति—'आत्मन' इत्यादिना। निमित्तत्वेनेति। निमित्तत्वेन रूपेण निमित्तकारणं वोधयतीत्यर्थः। निमित्तत्वकथनात् ब्रह्मणो निमित्तकारणत्ववोधनादि-

१ इत्यादिः भूयानशुद्धोऽलग्नः पाठ आसीत्परमपरपुस्तकाभावादस्माभिः पंरित्वक्तः ।

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'उपादानत्वे कर्तृत्वे चे'ति । तत्र हेतुमाहुः—'तद्वाचके'ति । नहि यतो वेत्यादावुपादानत्वस्य कर्तृत्वस्य वा वाचकं किञ्चिद्दित । पञ्चम्या सामान्यतः कारणमात्रस्य प्रतिपादनात् । ननु निर्विद्योषं न सामान्यिमिति नियमात्सामान्ये विशेषस्याऽपि सत्वात्सामान्यवाचकस्याऽपि विशेषवाचकत्वे न किञ्चिद्दिरोध इत्याशङ्क्याहुः—करुपनायामिति । सामान्यपरस्य विशेषपरत्वकल्पनायामित्यर्थः । 'प्रमाणाऽभावादि'ति । विनिगमकाऽभावादित्यर्थः । ननु 'यतो वे'त्यादानुत्पत्त्यादित्रयकारणत्वोक्तः कर्तृत्वमेव तस्येति विनिगमनाऽस्तीत्यत आहुः—'समवायित्व'इति । कदाचित्तत्र यथाकथित्रदिनिगमनायामपि समवायित्वे तदभावात्पूर्वोक्तदूषणप्रसक्तेश्च सुतरामेव सन्देह इत्यर्थः । ननु तिर्हि व्यतिरेकनिश्चय एव स्यान्न संशय इति चेत् । न । निर्विद्योपं न सामान्यमितिव्याप्तेः सामान्ये विशेषमात्रस्य सम्भाव्यमानत्वेन सन्देहसम्भवात् । तथा चैवमेवंप्रकारेण सन्देहे प्राप्ते शास्त्रस्य सन्देहवारकत्वात्तिराकरणाऽर्थं सूत्रकार आह—

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

दित्यर्थः । एवं पञ्चम्या निमित्तत्वे सन्देहो नास्ति, परन्तु ब्रह्मणि निमित्तकारणत्वस्वीकारे कियाशक्तिनिरितशियत्वभङ्गरूपयूणस्य प्रागुक्तत्वात्कारणतासन्देहतादवस्थ्यमिति भावः । ननु मास्तु निमितत्वमन्यकारणत्वमित्वित्यत्व आहुः—'उपादानत्व'इति । 'अश्रवणादि'ति । विभक्तिपदयोर्मध्य
एकस्याप्यश्रवणादित्यर्थः । ननु कल्पत इत्यत आहुः—'प्रमाणे'ति । 'सुतरािम्न'ति । साङ्चयमतरीत्या विकारित्वदूपणग्रस्तत्वात्कारणतासन्देहत्वपर्यवसानित्यर्थः । 'एवं प्राप्त' इति । श्रुतौ तुं
कारणतोक्ता । परन्तु एतासां कारणतानां मध्य एकापि कारणता वक्तं न शक्यत इति । ब्रह्म कारणं
भवति न वेत्येवं संशये प्राप्त इत्यर्थः । 'आहे'ति सिद्धान्तमाहेत्यर्थः । सूत्रमाहुः—

केश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

दानत्व' इति । तत्र हेतुः—'तद्धाचके'ति । 'कल्पनायामि'ति । उपादानत्वकल्पनायाम् । ननु तदभावनिश्चय एव कुतो न स्थात्कथं संशय इति चेन्न—निर्विद्रोणं न सामान्यमिति । व्याप्तेविशेपस्यापि सम्भवात्स इति निगर्वः । तथा चैवं समवायित्व एव संशयपर्यवसाने तमपा-कर्तुं स्त्रकार आह—

श्रीलाल्स्मदृक्ता गृढार्थदीपिका।

'व्रमाणाऽभावादि'ति । अन्यथानुपपत्तिरूपप्रमाणाऽभावात् । अद्वैतश्चतेः प्रपञ्चमिथ्यात्वेन यतो वेत्यादौ निमित्तत्वस्य दण्डादिनिष्ठनिमित्तंस्वीकारेणाऽप्युपपत्तेरिति भावः ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

त्यर्थः। तद्भाचकेत्यादि । कर्नृत्वसमवायिकारणत्वयोर्वाचकपदाश्रवणादित्यर्थः। ननु तन्तुभ्यः पट इति-प्रयोगस्यापि वाधकाभावेन सम्भवाद्वह्मणः 'तस्माद्वा' इतिपञ्चमीतः समवायिकारणत्वमपि कल्प्यमित्यत आहुः—'कल्पनाया'मित्यादि । सुतरां संदेहः। सावयवत्वानित्यत्वयोरापत्त्या सुतरां सन्देह इत्यर्थः। एवं प्राप्ते ब्रह्मणि कर्नृत्वसमवायिकारणत्वयोरभाव इति पूर्वपक्षे प्राप्ते इत्यर्थः। आह समाधानरूपं सूत्रमाहेत्यर्थः।

१—निमित्तत्वेति युज्यते ।

# तत्तु समन्वयात् ॥ ३ ॥

तुशब्दः पूर्वपक्षव्यावृत्त्यर्थः । निमित्तत्वस्य श्रुतिसिद्धत्वान्मतान्तरनिराकरणत्वेनाग्ने वक्ष्यते । तत् व्रह्मेव समवायिकारणम् । कुतः? । समन्वयात् । सम्यगनुवृत्तत्वात् । अस्ति-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

तत्तु समन्वयात् । ननु तत्र सामान्यरूपेणैव कारणत्वस्य प्रतीयमानत्वान्निमित्तत्वमपि विचारणी-यमेवेति कथमुपादानत्वमेव विचार्यत इत्यत आहुः—'निमित्तत्वस्ये'ति । अपादानपञ्चम्या विश्लेपस्योप-स्थितत्वान्निमित्तत्वं तु व्यक्तमेव श्रुतिसिद्धमिति नाऽत्र विचार्यते । अत एवात्र द्वितीयाऽध्याये ब्रह्मणो निमित्तत्वमभ्युपेत्य काणादादिमतानां जीवाऽदृष्टाऽऽदिनिमित्तत्वप्रतिपादकानां निराकरणं करिष्यति सूत्रकारः । सूत्राऽवयवान्व्याचक्षते—'तद्'ति । समवायिकारणमिति शेषः । हेतुं पृच्छति—'कुत्त' इति । तदेवोपपादयन्ति—'समन्वयादि'ति । नामरूपऽऽत्मके सर्वस्मिन्कार्यजातेऽस्तित्वादीनि प्रतीयन्ते । गोस्वामिश्रीमद्विरिधरवितं विवरणम् ।

तत्तु समन्वयादिति । नन्वस्मिन्नधिकरणे पूर्वपक्षो न दृश्यत इत्यत आहुः—'तुश्राव्द्' इति । 'पूर्वपक्ष्यव्याव्यक्ये' इति । पूर्वपक्षस्याऽवसर एव नास्तीति तिन्नवृत्त्यर्थं तुश्रव्द इत्यर्थः । तेन कारणताविचारो विषयः । तत्संशयः । पूर्वपक्षस्तु न । अस्त्येवेति सिद्धान्तः । उपोद्धातः सङ्गतिरिति चतुष्टयाङ्गमिदमधिकरणं सूचितम् । ननु ब्रह्मेव निमित्तकारणमिति पूर्वपक्षः कुतो न स्वीक्तियते इत्यत आहुः—'निमित्तत्वे'ति । 'श्रुतिसिद्धत्वादि'ति । तथा च तन्न निराकर्तुं शक्यत इति भावः । नन्वेवं चेत्तिहं तस्य स्वीकारः किमर्थमित्यत आह—'मतान्तरे'ति । तटस्थनिमित्तकारणता येः स्वीक्रियते तन्मतिनराकरणत्वेनेत्यर्थः । वक्ष्यते द्वितीयाध्याय इति शेषः । सूत्रा-र्थमाहुः—'तदि'ति । ब्रह्मणोऽधिकारलभ्यत्वात्स्त्रस्थतत्पदस्य कारणपरत्वमाहुः—'ब्रह्मेव समन्वेश्चिद्दरित्वता वेदान्तचिद्दका ।

'तत्तु समन्वयादि'ति । 'पूर्वपक्षे'ति । संशयानपायादकारणत्वपक्षम् । ननु निमि-त्रत्वस्थापि सिद्धत्वात्कथं केवठं समवायित्वमेवोच्यत इत्यत आहुः—'निमित्तत्वस्ये'ति । अग्रे श्रीलाल्हभदृक्षता गृहार्थदीपिका ।

तत्तु समन्वयात् । तद्वस्त्रेव समवायिकारणम् । तत्र हेतुः समन्वयात् । 'सम्यगनुवृत्त-त्वादिं'ति । अस्तिभातित्रियत्वेन सर्वं प्रतीयते । तत्राऽस्तीति सदंशः । भातीति चिदंशः । त्रिय भगवदीयश्रीमंदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

तत्तु समन्वचात् ॥३॥ पूर्वपक्षव्यावृत्त्यर्थः अकर्तृत्वासमवायिकारणत्वरूपपक्षव्यावृत्त्यर्थः । ननु तुज्ञव्दो विशेषावधारणपूजाव्यावृत्तिपादपूरणाप्यर्थहेतुषु दृष्ट इति कथं व्यावृत्त्यर्थ एवात्र गृह्यत इत्यत आहुः—'मतान्तर'त्यादि । मतान्तरं व्यावृत्त्यितिरिक्तार्थोपादानरूपं मतान्तरम् । निराकरणत्वेन निराकरणं यथा स्थातेन प्रकारेण अग्रे 'शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशो वामदेववत्' इत्यत्र 'तु' शब्दस्थेतरार्थत्विनिरासो वक्ष्यत इत्यर्थः । व्रह्मेव 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'तिश्चितिप्रतिपादितं ब्रह्मेव । समवायिकारणं नामरूपात्मकप्रपत्रस्य समवायिकारणम् । सम्यगित्यादि कार्यमात्रे सम्यक्सम्बद्धत्वादित्यर्थः । एतदेवोपपादयन्ति—'अस्ती'त्यादीना । ननु ब्रह्मधर्मास्तित्वादीनां कार्ये-

# भातिप्रियत्वेन सच्चिदानन्दरूपेणाऽन्वयात् । नामरूपयोः कार्यरूपत्वात् । प्रकृतेरपि स्वमते

गोस्वामिश्रीमुरलीविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तानि च तत्कारणनिष्ठाऽस्तित्वादिनारन्था(?)इति मन्तन्यम् । उपादानगुणानां कार्यगुणाऽऽरम्भक-त्वस्य सर्वसम्मतत्वात् । तच्च 'स्तत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'त्यादिभिर्वह्मेव भवतीति तदेवोपादानिम-त्यर्थः । नन्वस्तित्वादिवन्नेगुण्यस्याऽपि कार्ये प्रतीयमानत्वान्निगुणं प्रधानमेव कथं नोपादानकारण-मित्यत आहुः—'प्रकृतेरपी'ति । ब्रह्मणः सर्वकारणकारणक्तपत्वेन प्रधानमपि तत्कार्यम् । भगवतः सदंशादाविभृतत्वात् । अत प्य 'सदंशेन जडा अपी'ति। एवं च यथा घटादौ मृदादिधर्माणां प्रतीयमान-त्वेऽपि न ब्रह्मण उपादानत्वे काचित्क्षतिः । तेपामवान्तरकारणत्वेन मृलकारणनिराकरणाऽसम्भवात् । तथा प्रधानस्यापि कारणत्वेऽपि ब्रह्मकारणत्वे न काचिदनुपपत्तिरित्यर्थः । ननु कार्येऽस्तित्वादिवत्परि-गोस्वामिश्रीमहित्रधरविद्वतं विवरणम् ।

वायिकारणिम'ति । एवकारेण प्रकृतेर्व्यवच्छेदः । 'सम्यगनुवृक्तत्वादि'ति । जगति ब्रह्मण।

सम्यगनारोपिताऽनागन्तुकरूपेण, पटे तन्तुवदनुस्यृतत्वादित्यर्थः ।

ननु पटे तु तन्तोरभिन्याप्तिर्दश्यते, ब्रह्मणस्तु प्रपञ्चे केन रूपेणाभिन्याप्तिरिखत आहुः— 'अस्ती'ति । प्रपञ्चे यदस्तित्वादित्रयं भासते तत्सिच्चदानन्दरूपब्रह्माऽन्वयादेवेत्यर्थः । ननु नाम-रूपयोरप्यन्वयो दृश्यत इति मायाया अप्यन्वयोऽस्तीत्यत आहुः—'नामरूपयोरि'ति । एतयोः कर्मणोरप्युपलक्षकत्वं वोध्यम् । त्रयं वा इदं नामरूपं कर्म चेति श्रुतेः । कार्यरूपत्वात् जगदुत्पत्त्यनन्तरं प्रतीयमानत्वेन जन्यत्वात् । तथा चाऽनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविद्य नाम-रूपं व्याकरवाणीतिश्रुत्या, लोके च घटो रसनं तमेव रूपं नाम कथम(१)त्र दृश्यत इति भावः ननु सत्वरजस्तमसामनुवृत्तिदर्शनेन प्रकृतेरेव समन्वयः कुतो न स्वीकियत इत्यत आहुः—'प्रकृतेन् केश्चिद्वरचिता वेदान्तवनिद्यका ।

द्वितीयेध्याये । सूत्रं व्याकुर्वन्ति—'तदि'ति । इतरव्यवच्छेदकोऽयमेवकारः । तद्धेतुः—'समन्व-यादि'ति । हेत्वर्थं विशदयन्ति—'सम्पणि'ति । तत्त्वं चाऽनारोपिताऽनागन्तुकरूपेण सर्वत्र विद्य-मानत्वम् । तदेव दर्शयन्ति—'अस्ती'त्यादि । अस्तित्वादिरूपं यत्सचिदानन्दत्वं तेन रूपेण सर्वत्र कार्यजातेऽन्वयात् । नहि ब्रह्मव्यतिरेकेण कस्यचिद्प्यस्तित्वं स्वतोस्ति । नन्वेवं नामरूपयोरपि सर्वसमन्वयात्तयोरपि स्यादुपादानत्विमत्याशंक्याहुः—'नामरूपयोरि'ति । जीवरूपेण सर्वस्य व्याक-रणात् । ननु प्रकृत्यात्मकानां सत्वादिगुणानां सर्वानुनृतेस्तदुपादानकमेवेदं स्यादित्यत आहुः— श्रीहाल्क्षमदक्षता गृहार्थद्यापिका ।

इत्यानन्दांश इति सर्वं सिचदानन्दात्मकमेवेति ज्ञेयम् । निन्वदं ब्रह्मेति प्रत्ययाऽभावात् घटपटादौ घटोऽस्ति पटोऽस्तीति प्रत्ययाद्धटपटादयः पृथगेव सन्त इति न ब्रह्मणः समन्वय इत्याशङ्क्याऽऽहुः— 'नामरूपयोः कार्यरूपत्वादि'ति । नामरूपात्मकं जगत्कार्यं जन्यम् । स्वकारणजनितसत्तारूपत्वात् । न पृथक् सार्वदिकसत्तावत् । प्रतीयते तु सत्तामात्रम् । न तु जन्यसत्ता । अतः सत्तामात्रं यत्प्रतीयते तत्कारणनिष्टमेवेति ब्रह्मणः समन्वयो ह्यवाधितः । 'स आत्मान स्वयमकुरुत स सर्वे भगववीयशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

न्वयवत् प्रकृतिगुणसत्त्वादीनामपि कार्येन्वयात्तस्या एव प्रपञ्चोपादानत्वमस्त्वत आहुः—'प्रकृते'रिति

# तदंशत्वात् । अज्ञानात्परिच्छेदाप्रियत्वे । ज्ञानेन वाधदर्शनात् । नानात्वं त्वैच्छिकमेव ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

च्छेदाऽप्रियत्वयोरिष प्रतीतेस्तादृशधर्मवदेव कारणं कस्मान्न भवतीत्यत आहुः—'अज्ञानादि'ति । 'ऐतदात्म्यिमदं सर्वे' 'स आत्मान् स्वयमकुरुते'त्यादिभिः सर्वस्याऽपि कार्यजातस्य त्रह्मरूपत्वेनाऽवान्तरकारणेष्विष तयोरशक्यवचनत्वादज्ञानकार्ये एवेति मन्तव्यम् । न च तयोर्मूलका-रणधर्मत्वमेवाङ्गीकर्त्तव्यमिति वाच्यम् । तस्याऽनित्यत्वप्रसङ्गेन तत्कारणापेक्षायामनवस्थापत्तेर्दुःपरि-हरत्वात् । अज्ञानकृतत्वे विनिगमकमाहुः—'ज्ञानेने'ति । गर्भिस्थत एव हि वामदेवः सिद्धज्ञानत्वेन गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम्।

रपी'ति । 'तद्शत्वादि'ति । वाङ्मनोगोचरातीतं हिधा समभवद्वृहत् । तयोरेकत-रो ह्यर्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका । ज्ञानं त्वन्यतमो भावः पुरुषः सोऽभिधीयत' इस्रेकादशस्कन्धीयभगवद्वचनैरंशत्वे सिद्धे कार्यत्वे नाऽऽगन्तुकत्वानुवृत्तत्वं नास्तीति भावः ।

ननु प्रपच्चे कस्यचिदुःखं कस्यचित्सुखिमिति देशत; एकस्यैव कदाचिदुःखं कदाचित्सुखिमिति कालतः, पिरच्छेदो दुःखं च दृश्यते, परिपूर्णस्य ब्रह्मणः समन्वये सित तदुभयं न स्यादित्यत आहुः—'अज्ञानाः दि'ति । परिच्छेदोऽप्रियत्वं चाऽज्ञानेनानुभूयत इत्यर्थः । ननु कथिमदं ज्ञायत इत्यत आहुः—

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

'प्रकृतेरपी'ति । स्वमते व्यासमते । तदंशत्वाद्वह्यांशत्वात् । वाद्धनोगोचरातीतं द्विधा समभवदृहत् । तयोरंकतरो ह्यथः प्रकृतिः सोभयात्मिकत्येकादशीयवाक्यात् । नतु न यदि कार्येऽन्वयः प्रकृतेस्तर्हि कथं परिच्छेदाप्रियत्वे तत्राहुः—'अज्ञानादि'ति । प्रतीयेते इति शेषः । ब्रह्मत्वेन ज्ञानाभावात् । 'ज्ञानेने'ति । ब्रह्मत्वेन ज्ञानेन परिच्छेदाऽप्रियत्वयोर्वाधदर्शश्रीलालस्वकृता गृहार्थदीपिका ।

भवति पुरुष एवेद् सर्वं मित्यादिश्रुतेः । तथा च नामरूपात्मकस्य जगतो ब्रह्माऽभिन्नत्वेन न पृथक्सता किन्तु ब्रह्मरूपत्वाद्वह्मण एव सर्वत्र समन्वय इति भावः । ननु जगित त्रेगुण्यप्रतीतेः प्रकृतिसमवायिकारणकत्वमेवास्त्वित्याशङ्क्याऽऽहुः— 'प्रकृतेरिष स्वमते तदंशात्वादि'ति । प्रकृतिह्यस्योपादानमाधारः पुरुषः परः । सतोऽभिव्यञ्जकः कालो ब्रह्म तिन्नितयं त्वह्मित्येकादशवाक्यात्प्रकृतेर्व्वह्मांशात्वम् । तथा च प्रकृतिसमवायिकारणकत्वस्वीकारेऽपि ब्रह्मसमवायिकारणकत्वं न हीयत इत्यर्थः । ननु सर्वत्र व्यापकत्वाभावः प्रतीयते । अतो न सर्वस्य ब्रह्मतेत्याशङ्क्याऽऽहुः— 'अज्ञानात्परिच्छेदाप्रियत्वे' इति । अविद्यामोहितबुद्धेरविदुपो व्याप-कत्वाऽभावः । किन्तु व्यापकत्वितरोधानम् । ततश्च न ब्रह्मत्वहानिरिति भावः ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

तथा च चैत्रादिकर्तृके कार्ये ब्रह्मणः कर्तृत्विमवोपादानत्वेपि वाधकाभावः । इत्थं चेतरोपादनकेपि ब्रह्मोपादानकत्वमन्याहतमेवेतिभावः । तद्शात्वात् ब्रह्मांशत्वात् । 'सदंशेन जडा अपी'त्यनेन सदंशात् प्रकृतेरप्युत्पत्तेरित्यर्थः । ननु प्रपञ्चे परिच्छेदाप्रियत्वयोरपि भानात् तयोरप्युपादानब्रह्मधर्मता स्यादत आहुः—'अज्ञाना'दित्यादि । अन्यथा गर्भस्थो वामदेवो 'अहं मनुरभवं सूर्थश्चे'ति न वदेत् । 'सर्वं खिलवदं ब्रह्म' 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वमि'तिश्चितिश्च न वदेत् । ज्ञानेन ब्रह्मत्वेन सकलपदार्थानां

# जडजीवान्तर्यामिष्वेवैकैकांशपाकव्यात् । कथमेवमिति चेत् । न । सदूपे घटरूपिकयास्विव

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

परिच्छेदाऽमावं पश्यन् 'अहं मनुरभवं स्वर्धश्चे'त्यादिना सर्वरूपत्वं स्वस्यैव व्रुवन् परिच्छेदं निराकरोति । तथाऽप्रियत्वमप्यज्ञानकृतमेव 'न ह वै सश्चारीरस्य सतः धियाऽप्रिय्योरपह-तिरस्ती'ति देहाऽध्याससिहतस्य प्रियाऽप्रियसंस्पर्शमुक्त्वा 'अश्चारीरं शरीरं वा वसन्तं न प्रियाप्रिये स्पृश्चात'इति तस्यैव पश्चात्तद्रहितस्य प्रियाऽप्रियस्पर्शाऽभावं दर्शयन्ती तयोरज्ञानकार्यत्व-मेव श्रुतिर्निरूपयति । यतो ब्रह्मांशत्वेन नित्यशुद्धमुक्तस्वभावस्याऽध्यासमन्तरेण सशरीरत्वं तरकृते प्रियाऽप्रियत्वे ततोज्ञानमन्तरेणाऽशरीरत्वं च वक्तं शक्यम् । यतोऽज्ञानं ज्ञानस्येव निवर्तकिमिति व्याप्तेः सर्वसम्मतत्वात् । तस्मान्न कारणधर्मता तयोर्वक्तं शक्यति भावः । नतु परिच्छेदस्याऽब्रह्म-धर्मत्वे 'एकोऽहमि'त्यादिना ब्रह्मणो नानात्वं कथमुच्यत इति चेत्तत्राऽऽहुः—'नानात्विम'ति । तत्र नानात्वं तु 'एकोऽहं यहु स्यामि'त्यादिना रमणाऽर्थत्वादैच्छिकमेव । तेन विना तदसम्भावात् । कथं तदित्याकांक्षायामाहुः—'जङ्जीवान्तर्यामिष्विवं विवरणमः।

'ज्ञानेने'ति । आत्मानन्दज्ञानेनेत्यर्थः । ननु प्राकृतिकं नानात्वमि नादरणीयमित्यत आहुः—'ऐ-च्छिकमि'ति । वहु स्यामिति श्रुतेरिति शेषः । ननु प्रपन्ने कया रीत्याऽऽन्वय इत्यत आहुः—'जडेति । कैश्चिहरचिता वेदान्तचिन्द्रका ।

नात् । नन्वेवं प्रकृत्यन्वयाऽभावे नानात्वानुपपितिरित्यत आहुः—'नानात्विमि'ति । 'एकोऽहं वहुस्या'मितिश्रुतेः । तत्र हेतुः—'जङे'ति । सिचदानन्दरूपस्य सदैकरसस्य । ननु ब्रह्मण एकैकांशेन

ननु घटपटाद्यनेकपदार्थरूपस्य नानात्वं प्रतीयते न ब्रह्मत्वम् । ब्रह्मणस्त्वेकत्वादेकमेद्या-द्वितीयं ब्रह्म नेह नानास्ति किञ्चनेतिनानात्विनिषेधादित्याशङ्क्याऽऽहः—'नानात्वं त्वैच्छि-कमेवे'ति । 'एकोऽहं वहु स्यामि'ति श्रुतेर्वहुभवनेच्छया प्रादुर्भूतं यन्नानात्वं तत्त्वन्योन्याऽभाव-रहितच्यक्तिबहुत्वरूपम् । न ह्येकस्य नानात्वमन्योन्याऽभावमवगाहते । अत एकस्य नानात्वमैच्छिकं, स्वेच्छया जातं न त्वन्योन्याभावावगाहीत्यर्थः । अत एव श्रुतौ 'एकोऽहं वहु स्या'मित्येकस्य वहु-भवनमुक्तं नत्वेकोऽहं वहु कुर्यामिति करणमुक्तम् । एकस्य केन प्रकारेणैच्छिकं नानात्विमत्याकाङ्का-यामाहः—'जडजीवान्तर्यामिष्वि'त्यादि । जड एकस्य सदंशस्य प्राकट्यम् । जीवे चिदंशस्य

भगवदीश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

ज्ञानेन । वाधद्रानात् परिच्छेदाप्रियत्वयोबीधदर्शनादित्यर्थः । ननु 'तस्मादेकाकी न रमते द्वितीयमैच्छदि'त्यादिश्चितिभः रमणार्थं 'एकोहं वहु स्यामि'त्यादिश्चत्युक्तं नानात्वं भगवता स्वीकृतं तच्च
परिच्छिन्नत्वं विना सकलपदार्थानां प्रत्येकं व्यापकत्वे न सम्भवत्यत आहुः—नानात्विमिति ।
परिच्छिन्नतया नानातत्तद्धिक्तित्वेरेकस्मिन् ब्रह्मण्यनुभूयमानं नानात्वम् । ऐच्छिकं स्वस्य रमणार्थमभेदांशे
व्यापकत्वांशे च जीवानां दृष्ट्यावरणसम्पादनं स्वेच्छया तत् कृतिमत्यर्थः । ऐच्छिकत्वमेवोपपादयन्ति—
'ज्ञङ्के'त्यादिना । तथा च जडजीवान्तर्यामिषु प्रत्येकं सिचदानन्दिति विरूपत्वसत्त्वेपि जडे सदंशस्य
प्राकत्वं चिदानन्दांश इच्छयाऽऽवरणम् । एवं जीवे चैतन्यांशस्याधिक्यात् सदानन्दांश ऐच्छिकावरणम् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

तत्वम् । तस्माजडपदवाच्यत्वम् । जीवे चिदंश उद्भूतः । सदानन्दयोरनुद्भूतत्वम् । यद्यपि सदंशोऽप्यु-द्भृत एव तथापि चिदंशस्य तदपेक्षयाऽप्युद्भृतत्वाजीवपदप्रयोगः । तथाऽन्तर्यामिण्यपि त्रयाणामुद्भू-तत्वेऽप्यानन्दांशस्येतराऽपेक्षयोद्भृतत्वादन्तर्यामित्वमित्यनुसन्धायोक्तं-जङजीवान्तर्यामिष्वेकैकां-राप्राकट्यादिति । अन्यथा जंड एकांशस्य प्राकट्येऽपि जीवाऽन्तर्यामिणोर्द्वयोस्रयाणां च प्राकट्या-त्तथोक्तिरनुपपन्नेव स्यात् । ननु ब्रह्मण एकरूपत्वेन कथमनेकरूपत्वापादकैकैकांशपाकट्यकरणं सम्भवतीत्याशङ्का कैमुतिकन्यायेन निराकुर्वन्ति - 'कथमेविमिति चेन्ने'ति । यथा घटे तद्र्ये तिक-यायां च सदंशस्योद्भृतत्वेऽपि यथा घटे घटः सन्निति सत्ता प्रतीयते न तथा रूपे । यथात्र रूपे तत्प्रतीतिर्न तथा कियायामिति तारतम्येन सदंशस्यैकस्याऽविर्मावः प्रत्यक्षसिद्धः । तथा जड एव गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

जडे सदंशो जीवे चिदंशोऽन्तर्यामिण्यानन्दांशोऽनुभूयत इत्यर्थः। शङ्कते—'कथिम'ति । जडजी-वान्तर्यामिरूपप्रपत्रे सचिदानन्दरूपत्रह्मणोऽन्वयसत्व एकांशस्य प्राकट्यमन्यांशस्य तिरोहितत्वं कया रीत्यैवमङ्गीकियत इत्यर्थः । अत्र समाधानमाहुः—'ने'ति । सदूप अस्तीतिप्रत्ययविषय एकस्मिन्नर्थे । घटरूपिक्रयासु द्रव्यगुणकर्मसु । 'तारतम्येने'ति । त्रिष्वेकैकांशपाकट्यरूपतारतम्येन । सदंशस्येति शेषः । 'जडेऽपी'ति । भानत्वादीत्यादिपदेन प्रियत्वपरिग्रहः । यथा घटः सन् , रूपं सदित्यादिप्रतीत्याऽस्तीति विषयीभृतेर्थे विद्यमानस्य सदंशस्य द्रव्यगुणकर्मस्वाविर्भावः स्वीक्रियते,

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

प्राकट्यमसम्भावितम् । तेन वा कथं नानात्विमत्याशयेनाहुः—'कथिम'ति । आशङ्कां निराकुर्वते— 'ने'ति । तद्विशदयन्ति—'सद्भप'इति । घटः सन् घटोऽस्तीति प्रत्ययात्सद्रूपे ब्रह्मणि घट इति नाम, कम्बुग्रीवाद्यवयवादिविशिष्टत्वरूपमाकारो वाय्वादिवशात्स्पन्दनादिक्रिया। एतेष्विव सद्रूपस्य ब्रह्मणस्ता-रतम्येन तत्तत्वेन गुणित्वादिना च गुणप्रधानभावेन चाविर्भाव इव सद्रपेऽपि जडे, घटो भाति घटो भात इति भातत्वप्रतीतेहेंतोः सचिदान्दांशानां तारतम्येन गुणप्रधानभावेन सचिदानन्दात्मकस्य ब्रह्मणः सदाद्ये-कैकांशेन प्रतीत्याऽन्यथाऽनुपपत्तिवलादाविर्भावोऽङ्गीकर्तव्य इत्यर्थः । अत्राऽऽदिपदेन प्रियत्वं वोध्यम् ।

#### श्रीलाॡभट्टकृता गूढार्थदीपिका।

प्राधान्येन प्राकट्यम् । अन्तर्यामिण्यानन्दांशस्य प्राधान्येन प्रादुर्भाव इत्थं वैचित्र्यान्नानात्विमिति हार्दम्। एकरसे ब्रह्मणि नानात्वप्रयोजकोऽसौ तारतम्येनाऽऽविभीवो न युज्यत इत्याशङ्ग्य निराकुर्वन्ति— 'कथमेवमि' सादिना । दृष्टान्तेन तारतम्यस्य युक्तत्वं साधयन्ति - 'सद्रूप' इसादि । ब्रह्मणः सदं-शरूपे घटपदार्थे घटे तद्रूपे, तिकयासु, सदंशस्य प्राकट्येऽपि, घटे यथा घटः सिन्निति सत्ता प्रतीयते तथा घटरूपे सत्ताप्रत्ययो न भवति । यथा घटरूपे यादक सत्वं प्रतीयते, न तथा घटिकयायां भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

एवमन्तर्यामिण्यानन्दांशस्योद्भृतत्वेनानन्दतुल्यत्वाभावात्सचिदंशः ऐच्छिकावरणमित्येवं चोध्यमित्यर्थः । नतु सदैकरसस्य ब्रह्मणः कथं पूर्वोक्तरीत्या वैचित्र्येणानुभव इत्याशङ्क्य कैमुतिकन्यायेन समाधानमाहुः-कथमिसादि । एवं उक्तरीसा वैलक्षण्येन । सद्भूषे इसादि । तथाचैक एव सदंशो घटरूपिक्रयेति त्रिभिः प्रकारैः प्रकटो जातस्तत्रैकस्यैव सदंशस्य घटत्वरूपत्विकयात्वधर्माणां परस्परं विरुद्धत्वेनैव भानं तारतम्येनाविर्भाववज्जडेऽपि भानत्वादिप्रतीतेस्तारतम्येनाऽऽविर्भावोङ्गीकर्तव्यः । भगवदि-च्छाया नियामकत्वात् । नच साधारण्येन सर्वजगत्प्रति परमाण्वादीनामन्वयः सम्भवति ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

मानत्वादिप्रतीतेरिष कदाचित्सत्वाचिदाविभीवोऽषि तारतम्येनाऽवश्यमम्युपेयः । तथा चैकस्मिन्नेव पदार्थे यत्रैवं व्यवस्था तत्र त्रिष्वषि तथाऽऽविभीवे किं वक्तव्यमिति कैमुतिकन्यायो ज्ञेयः । ननु जडे चिदाविभीवः कथमिव स्यादिति चेत्तत्राऽऽहुः—'भगवदिच्छाया'इति । अत एवा'ऽस्पन्द्नं गतिमतां पुलक्तस्तरूणांभि'त्यादिकं संगच्छते । 'ता आप ऐक्षन्ते'त्याद्यपि । अत्राऽप्ये-वकारार्थो ज्ञेयः ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

तथा जडेऽपि ब्रह्मांशयोः चिदानन्दयोरप्याविभावोऽङ्गीकार्य इति भावः । नन्वेवं चेत्तर्हि घटः सन्निति सामानाधिकरण्यप्रतीतिवत् ज्ञानं घट इति प्रतीतिः कुतो न जायत इत्यत आह—'भग-वदि'ति । जडे ज्ञानांशस्य क्रीडार्थमिच्छया तिरोहितत्वान्न ताद्दशप्रतीतिरिति भावः । उचनीचभा-वादीनामाविभावोऽपि क्रीडार्थमिच्छयेत्येकादशस्कन्धे स्पष्टमिति सर्वमनवद्यम् ।

### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

एवं च सित सदात्मके जडे सदंशः प्रधानं चिदानन्दांशौ गुणभृतौ तिरोभ्तावाच्छन्नाविति यावत् । अनुभवाऽविपयत्वं तिरोभावः । एवं चिदात्मके जीवेऽि चिदंशप्रधानिमतरौ गुणभृतौ । यद्यपि सदंशोऽिप प्रधानं तथापि चित्राधान्येन तत्प्रतीतेस्तथा । आनन्दांशस्तु तिरोहितः । अन्तर्यामिणि तु त्रयमिप प्रकटम् । तथाप्यानन्दप्राधान्येनैव तयोः प्रतीतिविपयत्वं चोध्यम् । आनन्दः प्रीतिरेव । ननु जडे भातत्वेन ज्ञानविपयतास्ति । नतु ज्ञानम् । तत्कथं गुणभावेनािप तद्वत्व-मिति चेत् । न। पुत्रेति तन्मयत्या तरवोऽिभनेदुिरिति, त्रेलोक्यसौभगिमदं च निरीक्ष्य स्त्यं यद्गोद्विजद्वसमृगाः पुलकान्यविभ्रविश्वत्यादिवाक्यरिभनन्दनादेरुक्तत्वात् । नहाभिनन्दनं, विना ज्ञानं भवति । ता आप ऐक्षन्तेतिश्चतेश्च । जडादिषु सदादीनां तारतम्येनाऽऽविभावे कारणत्वेन भगविदच्छैवेत्याहुः—'भगविद्'ित । सा चैकोऽहं वहु स्यामित्याकारिका ज्ञेया । परमाण्नां

# केश्चिद्विरचिता चेदान्तचन्द्रिका ।

सत्त्वप्रतीतिः । तथा चैकस्मिन् संदश एव प्रतीतितारतम्यं, तदा सचिदानन्दांशेषु तारतम्येनाऽऽविर्भावे भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

नतु सामानाधिकरण्येन।तथा सित सिचदानन्देतित्रयाणां परस्य वैलक्षण्ये भाने किं चित्रमिति कैमुतिको वोध्यः। भानत्वादीति । 'ता आप ऐक्षन्त' 'चक्षुरत्रवीत्' 'अस्पन्दनं गतिमतां पुलकस्त रूणामि' त्यादाविवेत्यर्थः। 'तारतम्येने'त्यादि। सदादित्रिषु एकैकांशप्राकट्यरूपतारतम्येन । आविभावः प्रत्यक्षयोग्यता। नियामकत्वात् तरतमभावे नियामकत्वात्। त्रह्मणः सर्वजगत्प्रति समवायिकारणत्वं अस्तिभातिप्रियत्वादिरूपजगति त्रह्मणः समन्वयं चोंपपाद्येतरस्य जगत्प्रत्युपादानत्वं न सम्भवतीत्याहुः— 'नचे' त्यादिना। साधारण्येन सकलकार्यान्वियकारणधर्मेण। सर्वजगत्प्रति कार्यद्रव्यगुणिकि- यासमुदायरूपजगत्प्रतीत्यर्थः। अन्वयः; मृत्सुवर्णकार्येषु मृत्सुवर्णानामिव भानित्यर्थः।

# एकस्मिन्ननुस्यूते सम्भवत्यनेककल्पनाया अन्याय्यत्वात् । लोके कर्तृविशेषवदुपादानविशे-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

यद्वा । ननु तारतम्येनाऽऽविभावे को हेतुरित्यत आहुः—'भगविद्च्छाया' इति । 'तस्मादेक्ताकी न रमते' 'एकोऽहं बहु स्याम्' 'लोकवन्तु लीलाकैवल्यमि'त्यादिभिरालारामस्य पूर्णकामस्य प्रयोजनाऽन्तराऽभावाद्रमणेच्छैव नियामिकेति भावः । वैचित्र्यं विना तदसम्भवात् । तस्यं च तारतम्याऽधीनत्वात् । एवमेकरूपत्वेऽपि ब्रह्मणि नानात्वं समर्थियत्वा तस्यैवोपादानत्वं नान्यस्येति वक्तमितरेषु तदनुपपत्तिमाहुः—'न च साधारण्येने'ति । नहि परमाण्नां प्रकृतेर्वा सर्वस्मिन्त्रपञ्चेऽन्वंयः कदाचिद् पि सम्भवति । आकाशादौ परमतस्य वक्तमशक्यत्वात् । ननु कार्ये हि कारणानामन्वयः । तथाच पृथिव्यादिषु चतुर्ष्वपि तदन्वयस्य निष्प्रत्यहत्वात्कथं नाऽन्वय इत्याशक्शाऽऽहुः—'एकसिन्निं'ति । नहि परमाण्नामपि सामान्यरूपेणाऽन्वयः सम्भवति । सजातीयाना-मेवाऽऽरम्भकत्वस्याऽभ्युपगम्यमानत्वात् । तथाच 'एकमेवाऽद्वितीयमि'त्यादिभिर्वद्यण एवैकत्वा-तदन्वयस्यैव वक्तमुचितत्वेनाऽनेकतत्कत्पनस्य गौरवग्रसत्त्वेनाऽन्याय्यत्वम् । नन्वनेकेपामन्वयस्य कथमन्याय्यत्विति चेत् । न । द्वितीयाऽध्याये महद्दीर्घवद्धस्वपरिमण्डलाभ्यामित्यादिना गोस्वामिशीमद्विरिधरिवत्वितं विवरणम् ।

अत्र समवायिकारणपरमाणुसमन्वयवादी नैयायिकः शङ्कते—'न चे'ित । समाधानमाहुः— 'एकस्मित्रि'ित । त्रह्मणीति शेषः । नन्वनेकेषु समवायित्वं न स्वीक्रियते चेत्तन्त्वादीनां पट-समवायित्वं न स्यादित्यत आहुः—'लोके'ित । 'कर्तृविशोधविदे'ित । कुलालादिलोकेशान्तकर्तृ-कैश्चिद्वरिक्ता चेदान्तचित्वका ।

समन्वयेऽनुपपत्तं दर्शयन्ति—'नचे'ति । साधारण्यं हि कारणतावच्छेदकविशेपधर्माऽनाकान्तत्वम् । आकाशादौ तदभावात् पार्थिवादीनां तेषां कालादाविष तथा । आदिना प्रकृत्यादेः संग्रहः । ननु नायं दोषः । सजातीयानामेव तेषां सजातीयेषु कार्येष्वन्वयस्याऽनुभवसिद्धत्वात् । आकाशादौ तु कार्यत्वस्याऽनभ्युपगमादित्यत आहुः—'एकस्मिन्निः'ति । एकस्मिन्त्रह्मणि तत्स्प्रद्भा तदेवानुप्रावि-श्वा'दितिश्चल्या सिद्धे अनुस्यूते सम्भवति, अर्थात्समवायित्वे सम्भवति सत्यनेकेषां परमाण्नां समवायित्वे सम्भवति सत्यनेकेषां परमाण्नां समवायित्वे सम्भवति सत्यनेकेषां परमाण्नां समवायित्वे सम्भवति सत्यनेकेषां परमाण्नां समवायित्वे स्वत्यन्वस्य गारविग्रस्तत्वात् । नन्वेवमिष सिति मृत्तन्त्वादिभिरेव घटपटाद्युत्पत्तेरन्वयव्यतिरेकाभ्यां तेषामेव तत्त्वमुचितं, न त्वदृष्टस्य ब्रह्मण इत्यत आहुः—'लोक'इति । यथा कुलालादेः कर्तृत्वेषि श्रीलाल्यमङ्कता गृहार्थदीपिका ।

का वाऽनुपपत्तिरिति भावः। 'लोके कर्तृविद्योषचिद्'ित । घटनिरूपितं कर्तृत्वं यथा कुलाले भवदिप-ब्रह्मणि घटकर्तृत्वं नापनुदिति । तथा मृदादौ घटसमवायिकारणत्वं सत्यपि न ब्रह्मणि घटसमवायि-भगवदीयश्रीमिद्दिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

परमाण्वादीत्यादिपदेन दिकालयोर्ग्रहणम् । ननु पार्थिवादिपरमाणुचतुष्टयस्य प्रत्येकं पृथिवीजलादौ समन्वयोऽस्त्येवत्यत आहुः —एकस्मिन्नित्यादि । एकस्मिन् ब्रह्मण्यनुगत उपादाने सम्भवति सत्यनेकोपादानकत्पनाया गौरवेणान्याय्यत्वादित्यर्थः । ननु यत्रयत्र कार्यत्वं तत्रतत्र ब्रह्मोपादानकत्वमिति विनियतान्वयो न सम्भवति घटपटादौ कार्यत्वे मृदाद्युपादानकत्वस्य च सत्त्वेन ब्रह्मोपादानकत्वस्य न्नाभावेन व्यभिन्नारादित्यत आहुः — 'लोके' इत्यादि । तथा च लोके तत्तत्कार्यं प्रति तत्तत्कुलालादिन

# पग्रहणेपि न ब्रह्मणि व्यभिचारः । अलीकप्रतीतेऽस्तित्वादिप्रतीतावपि सम्यगन्वयाऽभा-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

निराकिरिष्यमाणत्वात् । ननु घटादौ मृदादीनामुपादानत्वं प्रत्यक्षतो दृष्टम् । न ब्रह्मणः । तथाच कथं तस्य सम्यगनुवृत्तत्विमत्याशङ्क्य निदर्शनेन समाधानमाहुः – लोके कतृविदेशेषविदिति । यथा प्रत्यक्षतो दृष्टमि कुलालादिकर्तृत्वं न ब्रह्मकर्तृत्वोपघातकम् । तथोपादानिवशेषस्य मृदादेरिन्द्रियेण ब्रह्मणेऽपि ब्रह्मणि न व्यभिचारः । उपादानत्वस्येति शेषः ।

ननु शुक्तिरजतादावप्यस्तित्वादिव्रतीतेस्तत्राऽपि ब्रह्मणः समन्वयः कस्मान्न भवतीत्याश-क्व्याह—'अलीकप्रतीत'इति । यदलीकं सत्सत्त्वेन प्रतीतं तिस्मिन्नित्यर्थः । तत्राऽस्तित्वादिप्रतीतेस्त-दव्यवहितोत्तरक्षण एव 'नेदं रजतिम'ति बुद्ध्या वाधदर्शनेन प्रातिभासिकत्वात् । तद्यतिरिक्ताया एव तस्यास्तत्साधकत्वान्न ब्रह्मकार्यत्वम् । अस्तित्वादिप्रतीतेः समन्वयस्य व्यभिचारः साहचर्यनियमाऽभावश्र

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

विशेषविद्यर्थः । 'उपादाने'ति । तन्तुपरमाण्वादीनां प्रकृत्यन्तानां ग्रहणेऽपीत्यर्थः । 'न ब्रह्मणि व्यभिचार' इति । ब्रह्मणः सर्वनियन्तृत्वेन समवायित्वेन च कारणत्वव्यभिचारो नास्तीत्यर्थः । नतु अमे स्वाप्तिकप्रतीतौ चास्तित्वप्रतीतिजीयत इति ब्रह्मणोऽन्वयस्तव्रापि स्यादित्यत आहुः— 'अलीके'ति । 'प्रतीते'ति । रजतादाविति शेषः । 'सम्यिगि'ति । अन्वये सम्यक्त्वं नाम, अनारोपितानागन्तुकरूपेणान्वयत्वम् । जागरणोत्तरं विशेषदर्शनोत्तरं स्वाप्तिकराज्यस्य अमीयरजतस्य च वाधदर्शनात् । स्वाप्तिके अमीयरजतादौ च सत्ताऽऽरोपितेति तत्र न ब्रह्मकार्यत्वम् । अय च ताद्दश-किश्चिद्वरित्वता वेदान्तचित्वकः।

न ब्रह्मणः कर्तृत्वव्यभिचारस्तथा मृत्तन्त्वाद्युपादानग्रहणेपि नोपादानत्वव्यभिचारः । नतु यद्यस्तीति प्रत्ययवलाद्वह्माऽन्वयाङ्गीकारेण ब्रह्मकार्यत्वं तदा शुक्तिरजतादाविस्तित्वप्रतीतेस्तदन्वये तथात्वं स्यादित्यत आहुः—'अलीक'इति । अलीकं सद्यत्प्रतीतं तिस्मन् रजतादाविस्तित्वादिप्रतीतिवलान्न तदन्वयेन तत्कार्यत्वं वक्तं शक्यम् । न वा तत्र भगवतोस्तित्वव्यभिचारः । तथाज्ञाने खस्यैव वाधात् । खेच्छया खस्यैव वहुरूपेण भवनानन्तरं खप्रवेशाभावादित्यर्थः । तथाच तत्र रजतत्वाऽऽरोपादिस्तित्वस्यारोपः ।

श्रीलाल्सभट्टकृता गूढार्थदीपिका।

कारणत्वाऽभाव इति हार्दम् । तदाहुः—'उपादानविद्योषग्रहणेऽपि न व्यभिचार' इति । उपादानत्वस्य न व्यभिचार इत्यर्थः । नन्वस्तिप्रत्ययो रज्जुभुजङ्गादावप्यस्ति, ततस्तत्रापि ब्रह्मसमन्वयः कृतो नाङ्गीकियत इत्याशङ्का।ऽऽहुः—'अलीकप्रतीत'इत्यादि । अलीकं यत्सत्वेन प्रतीतं तिस्म-भगवदीयशीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

विशेषकर्तृसत्त्वेषिं यथा ब्रह्मणः कर्तृत्वमुरीकियते तथा तत्तद्वटादिकार्येषु कपालादिविशेषोपादानसत्त्वेषि ब्रह्मोपादानकत्वस्य सत्त्वान्न व्यभिचार इत्यथः । ब्रह्मणि ब्रह्मोपादानकत्वस्य । ननु यत्रयत्रास्तित्व-प्रियत्वाद्यन्वयस्तत्रतत्र ब्रह्मोपादानकत्वरूपं ब्रह्मकार्यत्विमितिनियमाङ्गीकारेऽलीकप्रतीतस्वाप्तिकरथरथ-योगपथादौ मायाकार्येऽस्तित्वप्रियत्वयोः सत्त्वात्तत्र ब्रह्मोपादानकत्वरूपब्रह्मकार्यत्वस्थासत्त्वाद्व्यभिचार इत्यत आहः—अलीकेत्यादि । सम्यगित्यादि । जागरणोत्तरं तत्रास्तित्वादिप्रतीतेर्बाधादवाधिता-

वान्न कार्यत्वव्यभिचारौ । तस्माद्वहाण एव समवायित्वम् । एतत्सर्वं श्रुतिरेवाह—'स आत्मानः स्वयमकुरुते'ति । निमित्तत्वं तु स्पष्टमेव सर्ववादिसम्मतम् ।

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यन्याख्या।

नास्तीत्यर्थः । उक्तमर्थमुपसंहरति—'तस्मादि'ति । नन्वेतस्याः प्रतिभासिकत्वमेव कुतो नेत्याशंक्य तिन्नरासाय श्रुतिसंवादमाहुः—'एतत्सर्विम'ति । तथा चोक्तश्रुत्यनुरोधात्सर्वस्य वह्यक्तपत्वेनाऽस्ति-त्वादिप्रतीतिः प्रामाणिकी । विकल्पप्रतीतिस्तु वाचारम्भणमात्रत्वादप्रमाणम् । या पुनः श्रुतिसिद्धा, सा तु प्रमाणमेवेति तत्त्वम् । ननु यथोपादानत्वं सोपपत्तिकं प्रतिपादितं तथा निमित्तत्वमि कुतो नेत्यत आहुः—'निमित्तत्वमि'ति । सांख्यादीनां काणादादीनां च सर्वेषां वादिनां सम्मतम् । सांख्यानां मते प्रकृतेर्जडत्वाचैतन्योपरागेणैव प्रकृतेः कार्योत्पत्तरम्युपगमात् । काणादानामि मते परमाण्वादिसंघट्टने तस्य कारणत्वात् । तथा च विप्रतिपत्त्यभावात्र भिन्नतया सोपपत्तिकं निरूपणीयमित्यर्थः ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

कार्यतानिरूपिता कारणता, ब्रह्मणि नास्तीति, कार्यटक्षणस्य व्यभिचारोऽपि नास्तीसर्थः । उप-संहरन्ति—'तस्मादि'ति । प्रपन्ने प्रकटानां सिचदानन्दानामेवाऽविभीवादिस्यर्थः । अत्र प्रमाण-माहुः—'एतदि'ति । 'आहे'ति । एकस्यैव कर्तृत्वं कर्मत्वमाहेस्यर्थः । 'स आत्मानमि'ति । अत्र श्रुतावात्मपदस्वारस्यादिव कृतपरिणामवाद एव सम्मतः । आत्मनो विकाराभावादिति भावः । नतु समवायिकारणत्वं ब्रह्मणः प्रतिपादितं परन्तु निमित्तकारणत्वं श्रुतिर्वदतीस्यत्र किं कर्तव्यमत आहुः— 'निमित्तमि'ति । 'संमतिम'ति । केपाश्चिन्मते केवलं निमित्तकारणं ब्रह्म । अस्माभिस्तु श्रुति-वंदतीस्येतदर्थं निमित्तवदुपादानकारणत्वं ब्रह्मणः स्वीकियत इति सर्वसम्मतमिति भावः । एतेन सर्वविधा कारणता ब्रह्मण्यस्तीति कियाज्ञानशक्त्योर्निरतिशयित्वभङ्गो नास्तीति सूचितम् ।

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

नतु वास्तवं तदिति भावः । उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । उक्तयुक्तिभ्यः । अन्यत्र समवायित्वस्य वक्तुमशक्यत्वादेवकारोऽन्यव्यवच्छेदकः । ननु प्रयोजकत्वादिरूपेण कर्तृवहुत्वसम्भवेषि प्रसक्षविरुद्ध-त्वान्न समवायिवहुत्वसम्भव इस्तत आहुः—'एतदि'ति । ब्रह्मातिरिक्तस्य समवायित्वनिषेधः । ब्रह्मण एव समवायित्वम् । नानात्वमितरिनरपेक्षत्वं कार्यस्य सिचद्रपूत्वं चात्र सर्वेपदार्थः । तामेव श्रुतिं दर्शयन्ति—स आत्मानमिति । उक्तार्थास्तदात्मस्वयंपदेर्ज्ञयाः । ननु कारणत्वविचारे निमित्तत्वस्थापि विचारः कुतो न कृत इस्तत आहुः—'निमित्तत्वं तिव'ति। तथा च तत्र विप्रतिपत्त्यभा-

श्रीलाॡभदृक्तता गृहार्थदीपिका ।
त्रित्यर्थः । 'सम्यगन्वयाभावादि'ति । अवाध्यप्रत्ययजनकान्वयाऽमावादित्यर्थः । 'न कार्यत्वव्यभिचारावि'ति । कार्यत्वं नास्ति, व्यभिचारश्च नास्तीत्यर्थः । अलीकप्रतीते शुक्तिरजतादौ
भगवदीयश्रीमदिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

न्वयाभावादित्यर्थः । न कार्यत्वेत्यादि । तथा च तत्रास्तित्वरूपहेतोरेवाभावात् व्रह्मकार्यत्वमपि न व्रह्मकार्यत्वस्यास्तित्वे व्यभिचारोपि नेत्यर्थः । ब्रह्मणः समवायिकारणत्वं निगमयन्ति—'तस्मा'दित्यादि । निमित्तकारणत्वमित्यर्थः ।

<sup>ं</sup> १—अयं वादो भूमिकायां द्रष्टव्यः । 🌝

# केचिदत्र शास्त्रयोनित्वपूर्वपक्षनिराकरणाय तत्तु समन्वयादिति योजयन्ति । तत्पूर्व-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

एवं समन्वयस्त्रं सोपपत्तिकं व्याख्याय तत्र विनिगमनार्थं मतान्तरीयं व्याख्यानमन् दूपयित—केचिदित्यारम्य 'समन्वयस्त्रं वक्तव्यित' त्यन्तेन । अथातो ब्रह्मिजज्ञासेति ब्रह्मिजज्ञासां प्रतिज्ञाय किं तिदत्याकांक्षायां जन्मादिस्त्रे ति त्रक्षणमुक्त्वा सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तित्वं च समर्थितं तदेव दृढीकर्तुं पुनः शास्त्रयोनित्वादिति प्रयुक्तवान् । शास्त्रस्य ऋग्वेदादिरुक्षणस्य योनिः कारणम् । शास्त्रे वा योनिः कारणमिति प्रतिपादितमिति शेषः । तथा च शास्त्रप्रमाणकत्वात्सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तित्वं च दृढीकृतमित्यर्थः । ननु शास्त्रस्य तत्प्रतिपादकत्वे सर्वमेतद्भवते तु कथमिव वक्तं शक्यते । यतः कियार्थस्यवाञ्चाधितानधिगतासन्दिरधार्थप्रतिपादकत्वेन स्वार्थे प्रामाण्यस्य वक्तं शक्यत्वादिक्रयान्यां सम्पाद्य प्रामाण्यस्य पूर्वकाण्डेऽभ्युपगतत्वाक्तव्यायेन वेदान्तानामिष भृतार्थोपदेशिनामिक्तयार्थत्वात्प्रवृत्तिण्डोक्तकर्मसमवायिकर्तृदेवतादिप्रकाशकत्वेन स्वप्रकरणगतोपासनाविषयसमर्थकत्वेन वा प्रामाण्यस्य पूर्वकाण्डेऽभ्युपगतत्वाक्त्रयायेन वेदान्तानामिष भृतार्थोपदेशिनामिक्तयार्थत्वात्वादित्रकार्शकर्वेन स्वप्रकरणगतोपासनाविषयसमर्थकत्वेन वा प्रामाण्यस्योपपत्तेर्वं स्वार्थे तद्वक्तं शक्यमिति कथं शास्त्रप्रमाणकत्वं ब्रह्मणो वक्तं शक्यमित्वतः शास्त्रयोनिन्त्वादिति स्वरूपाऽसिद्धो हेतुरित्याशंकां मनस्यभितन्वाय तदेव समर्थितुं सूत्रकारस्तत्तु समन्वयादिति स्त्रं प्रयुक्तवान् । शास्त्रयोनित्वं तु अन्यत्रसिद्धवस्तुप्रतिपादकानां स्वार्थपरत्वाऽभावेऽपि वेदान्तानामिक्रयार्थानामिष स्वार्थे सम्यगन्वयस्य वक्तं शक्यत्वात् । तरिति शोकमात्मिविदिसादौ

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधर्विरचितं विवरणम् ।

नतु समवायिकारणत्वं नाम समवायसम्बन्धाऽविच्छिन्नकारणत्वम् । एवं च समवायसाऽभेद-सम्बन्धातिरिक्तत्वात्सम्बन्धस्य च द्विनिष्ठत्वात्प्रपञ्चन्नद्वणोरभेद इदं न संगच्छत इति चेत् । न । अस्मन्मते समवायस्य समन्वयरूपत्वेनाऽभेदस्यरूपत्वमेव वक्तव्यम् । तस्य बहु स्थामितीच्छोत्तरं द्विनिष्ठत्वं संगच्छते । यथा हिरण्यं कुण्डलिमत्यत्र हिरण्याऽभिन्नं कुण्डलिमत्यर्थेऽभेदस्य द्विनिष्ठत्वं तद्वद्वत्रापि मन्तव्यम् । अत एवोक्तमिभयुक्तैः—कार्यरूपेण नानात्वमभेदः कारणात्मना । हेमात्मना यथाऽभेदः कुण्डलाचात्मना भिदेति, सर्वमनवद्यम् । अत्र सर्वेषां मतानामनुवादनं खण्डनं च प्रकाशेनुसन्वेयम् ।

अत्र स्त्रे रामानुजाचार्यादीनां मतमनूद्य खण्डयन्ति—'केचिदि'त्यादिना 'ब्रह्मणः समवा-कैश्चिद्विराचिता वेदाद्वन्तचन्द्विका ।

वान्न तद्विचारविषय इति भावः । अत्र मतान्तरीयपूर्वपक्षसिद्धान्तादशीवनूद्य, स्वसिद्धांतदाढ्यीय दूषितु-मुपक्रमन्ते—'केचिदि'त्यादि । अत्र शास्त्रयोनित्वादिति सूत्रे । 'पूर्वपक्षे'ति । दृष्टो हि तस्यार्थः-श्रीकार्द्धभदृक्षता गृहार्थदीषिका ।

त्रद्मकार्यत्वं नास्ति । ब्रह्मसमन्वयस्य व्यभिचारः साहचर्यनियमाभावः । यत्र यत्रास्तित्वप्रतीतिस्तत्र तत्र ब्रह्मसमन्वय इत्याकारकस्य नियमस्याऽभावो नास्ति । अलीकप्रतीतस्य शुक्तिरजतादेखास्तवत्वेन लक्ष्यत्वाभावान्नास्तीत्यर्थः । मतान्तरीयं व्याख्यानमनूद्य दूषयन्ति—'केचिदि'त्यादिना ।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

स्वोक्तसिद्धान्तं दढीकर्तुं मतान्तरव्याख्यानान्यनूद्य दूपयितुमाहुः-'क्रेचि'दित्यादि । समन्व-

#### . गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

यित्वाय समन्वयसूत्रं वक्तव्यमि' त्यन्तेन । 'पूर्वपक्षनिराकरणाये'ति । शास्रयोनित्वसूत्रे यः पूर्वपक्षस्तन्निराकरणायेत्यर्थः ।

पूर्वपक्षस्तु पूर्वोत्तरकाण्डरूपो वेदः सर्वोऽपि कियापर एव । तत्र विधिघटितं वाक्यं मुख्यं कियापरम् । अन्यानि वाक्यानि कानिचित्तदङ्गवोधकानि कानिचिद्यवादवाक्यानि कियाप्राशस्यबोधकानि । एवंच सर्वोऽपि वेदः कियाप्रतिपादक एव, न ब्रह्मप्रतिपादक इति कथं स्त्रे ब्रह्मणि जगन्तकर्तृत्वं शास्त्रप्रमाणत्वप्रतिपादकमिति । नतु आत्मा वारे द्रष्टव्यः आत्मेत्येवोपासीतेत्यादि-विधिवाक्यानां ब्रह्मोपासनाङ्गब्रह्मज्ञानप्रतिपादकानामन्येपामपि वाक्यानामुत्तरकाण्डेऽपि सत्वाद्रह्मप्रतिपादकत्वमपि वेदस्य सम्भवतीति चेत् । न । तथापि विधिना उपासनानुकूला किया विधीयते, अन्येषां च वाक्यानां तदङ्गध्यानार्थं ब्रह्मज्ञानप्रतिपादनपरत्वेनैव निर्वाहे, कारणताया न प्रमाणत्वम् । यतो वेति वाक्यं ध्यानविधौ प्राशस्त्यवोधकमिति ।

#### श्रीलाल्भदृकृता गूढार्थदीपिका।

इदमत्र ज्ञेयम् । शास्त्रयोनित्वादित्यनेन ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकत्वं निरूपितम् । तन्न सम्भवति । वेदान्तानां प्रामाण्यस्यैव दुरुपपादत्वात् । स्वार्थे प्रामाण्यं हि कियार्थस्यैव । अवाधितानिधगताऽसन्दिन्धार्थप्रतिपादकत्वात् । अत एव कियासमवायिकर्तृदेवतादिप्रकाशकत्वेनाऽकियार्थानां विधिनैक-वाक्यतां सम्पाद्य, प्रामाण्यं पूर्वकाण्डे प्रतिपादितम् । एवमिकयार्थानां वेदान्तानामिष स्वप्रकरण-गतोपासनाविषयसमर्पकत्वेन प्रामाण्यान्न स्वार्थे प्रामाण्यमिति, तत्रोक्तस्य ब्रह्मणः कथं शास्त्रयोनित्व-मित्युत्स्त्रपूर्वपक्षः । एवं पूर्वपक्षे, तत्तु समन्वयादिति सूत्रकार आह—शास्त्रयोनित्वं अस्ति ब्रह्मणः ।

# भगवदीयश्रीमदि्च्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

यस्त्रं वक्तव्यमित्यन्तेन ग्रन्थेन । प्रथमस्त्रे व्रह्मजिज्ञासाप्रतिज्ञाकरणे किं व्रह्मपद्वाच्यमितिजिज्ञासात्रतो जातायां जन्मादिस्त्रेण व्रह्मछक्षणमुक्त्वा व्रह्मणि सर्वज्ञत्वसर्वशक्तिमत्वयोः समर्थनं कृतम् । एतद्व्यद्द्दीकरणार्थमेव पुनः शास्त्रयोनित्वादित्युक्तवान् स्त्रकारः । शास्त्रस्य वेदक्तपस्य योनित्वात् कारण्त्वादित्यर्थः । शास्त्रो वेदे प्रतिपादकतासम्बन्धेन योनित्वं कारणत्वं वा यस्त्रेत्यर्थः । शास्त्रोक्तर्यक्तासम्बन्धेन योनित्वं कारणत्वं वा यस्त्रेत्यर्थः । शास्त्रोक्तर्यक्तासम्बन्धेन वारणतावदिति सिद्धम् । एतचोक्तं सर्वं तदा सिद्ध्येद्यदि कियाप्रतिपादकिनिन्नानां सिद्धार्थानां वेदान्तवान्त्रयान्य । तदेव तु न । तेषां कियाप्रतिपादकत्वाभावात् । तस्मात्पूर्वकाण्येकियार्थानां कर्मसम्बन्धप्राश्चरत्यकर्तृदेवतादिप्रकाशनद्वारा विधिनैकवाक्यतया प्रामाण्यं यथोरीकृतं तथा सिद्धार्थानां वेदान्तवाक्यानामपि कर्मसम्बन्धकर्तृदेवतादिप्रकाशनद्वारा कियावाक्येकवाक्यतयेव प्रामाण्यमुपासनाविध्येकवाक्यतया प्रामाण्यं न तु स्वात्त्रयेण स्वार्थेपि प्रामाण्यम् । इत्यं च 'यतो वा इमानी'त्यादिशास्त्रोक्तकारणत्वेन सर्वज्ञत्वसर्वशक्तिमत्त्वयोरसिद्ध्या शास्त्रयोनित्वादित्यत्रोपप्रमक्ते हेतुर-सिद्ध इति पूर्वपक्षे प्राप्ते मतान्तरीयाणां समाधानस्त्रम्—तत्तु सम्मन्वयादिति । तेषां मते स्त्रार्थस्तुं तत्तु ब्रह्मणो वेदान्तोक्तकारणत्वन्तु समन्वयात् सिद्धार्थे योग्यत्वेन सम्यगन्वयात् 'तरति शोकमान्त्रम् हि कैवल्यं' 'ब्रह्मैव सन् व्रह्माप्येती'त्यादौ व्रह्मणो वेदान्तैकसमिधगम्यत्वेन तत्प्राप्तसाद्वान कसाधनफछादिप्रतिपादकतया पुरुपार्थपर्यवसानेन वेदान्तानां स्वार्थे प्रामाण्याभ्यप्रगमान्न कियात्वानकाङ्का तेषां प्रामाण्यार्थिति समाधानमाहुः ।

# पश्चसिद्धान्तयोर्द्धयोरप्यसङ्गतत्वादुपेक्ष्यम्। तथाहि - जैमिनिर्धेर्मजिज्ञासामेव प्रतिज्ञाय तत्प्र-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

भूतार्थज्ञानस्यैव पुरुषार्थसाधकत्वस्य प्रतीयमानत्वात् । ब्रह्मणः श्रुत्येकसमधिगम्यत्वेन प्रामाण्यस्याऽपिः वक्तुं शक्यत्वाच । नाऽपि कर्मसमवायिकर्तृदेवतादिप्रकाशनार्थत्वं स्वप्रकरणगतोपासनार्थत्वं वा वक्तुं शक्यम् । एकत्विवज्ञानस्य द्वैतिविज्ञाननाशकत्वात्स्वात्त्र्येण फलसाधकत्वाचेत्यादिसिद्धान्तितं कैश्चित् । तत्तु पूर्वपक्षसिद्धान्तयोर्द्दयोरप्यसङ्गतत्वादुपेक्ष्यमित्यर्थः। तदेतदाहुः—'तथा ही'ति ।

गोस्वामिश्रीमिदिरिधरवितं विवरणम् ।

अत्र समाधानं समन्वयस्त्रम् । तत्र समन्वय इत्यस्य सम्यक्ष्रतिपाद्यतयान्वयः समन्वयः । तथा च सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रह्मेत्यादिवाक्येषु निरितशयानन्दरूपं ब्रह्मेव प्रतिपाद्यत इति शास्त्र-प्रमाणकत्वं ब्रह्मणः सिद्धम् । एवं चैतादशं निरितशयानन्दरूपब्रह्मप्राह्युपायभूतब्रह्मज्ञानप्रतिपादनपरं

ब्रह्मविदामोति परिमिति वाक्यम् । ब्रह्मज्ञानार्थमात्मानमेव लोकमुपासीतेत्यादिनोपासना विधीयत इति सर्ववेदान्तवाक्यानां मोक्षोपायप्रतिपादकत्वं निरवद्यमिति ।

ननु कथं पूर्वपक्षसिद्धान्तयोरसङ्गतत्वमित्यतः प्रथमं पूर्वपक्षासङ्गतिमाहुः—'तथा ही'त्यादिना ।

केश्चिद्धिरचिता वेदान्तचित्वका ।

कमीववोधिमति, आम्नायस्य क्रियार्थत्वादिलादिस्त्रैः शास्त्रस्य धर्मप्रमाणत्वे सिद्धे कथं शास्त्रप्रमाणकं ब्रह्मेति पूर्वपक्षनिराकरणाय योजयन्ति—सिद्धान्तत्वेनेति शेषः । 'तदि'ति । तत्स्त्रस्य तथायो-

श्रीलाल्सभट्टकृता गृढार्थदीपिका।

सिद्धवस्तुप्रतिपादकानामि वेदान्तानां स्वार्थे समन्वयात् । 'तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेति तरित क्रोकमात्मिवि'दित्यादौ सिद्धवस्तुज्ञानस्य पुमर्थसाधकताप्रत्ययात् । पुरुपार्थसाधकवाक्यस्य स्वार्थे प्रामाण्याङ्गीकारात् । श्रुत्येकसमधिगम्यस्य ब्रह्मणोऽधिगतार्थत्वाऽभावात् तद्वन्दृणां वेदान्तानां प्रामाण्यस्य भेरीघोपेण सिद्धत्वात् । न चोपनिपदां कर्मसमवायिकर्तृदेवताप्रकाशनार्थत्वम् । न वा स्वप्रकरणगतोपासनार्थत्वम् । अपि तु 'तरित क्रोकमात्मिवि'दित्यादिभिर्वह्मज्ञानस्य स्वात्त्र्येण फलसाधकत्वात्तिक्रपकाणामितः स्वार्थे प्रामाण्यमिति सिद्धान्तितं कैश्चित् । ततु पूर्वपक्षसिद्धान्तयो-द्वयोरप्यसङ्गतत्वादुपेक्ष्यमित्यर्थः । तदुपपाद्यनित—'तथाही'त्यादिना । यदुक्तमाम्रायस्य सर्वस्य कियार्थत्वेन पुरुपार्थसाधकत्वादिक्रयार्थानां कर्मसमवायिपदार्थप्रकाशनद्वारा प्रामाण्यस्य पूर्वतन्न्रे सिद्धत्वात्त्रव्यायेनात्राऽप्यिक्रयार्थानां वेदान्तानां प्रकारणान्तरोक्तित्रयासमवाय्यर्थनिरूपकत्वया स्वप्रकरणोक्तोपासनार्थत्वेन वा पुमर्थपर्यवसायित्वेन प्रामाण्याऽभावस्तथासित तदुक्तब्रह्मणो न शास्त्र-वाक्यत्वेनप्रत्यम्त्रप्रविपक्षरचनम् । तत्तु न युक्तम् । अक्तियार्थानां स्वार्थे प्रामाण्याऽभावो, विध्येक-वाक्यत्वेनप्रामित्यादिनिर्णस्य पूर्वकाण्ड एवाऽङ्गीकारात् । उत्तरकाण्डे तु नायं निर्णय इत्यादुः— 'जैमिनिर्धम्पित्वे धर्मित्वासाममेवे'त्यादिना । जैमिनिर्धमितिज्ञासां प्रतिज्ञाय धर्मलक्षणमुकत्वा धर्मप्रति-भगवदीयश्रीमिदिच्छारामप्रणीवः प्रवीपः।

तद्ययन्ति—'तत्पूर्वपक्षे'त्यादिना । वाद्युक्तं पूर्वपक्षसिद्धान्तिनिर्वचनम् । उपेक्षाबीजमाहुः— 'तथाही'त्यादि । धर्मिजिज्ञासामेवेत्येवकारेण ब्रह्मजिज्ञासानिराकरणमुक्तम् । तत् यज्ञादिरूपं कर्म। तथा 'चाम्नायस्य कियार्थत्वात् आनर्थक्यमतदर्थानामि'तिस्त्रात्कर्मप्रतिपादकस्य पूर्वकाण्डस्य प्रयो-

# तिपादकस्य पूर्वकाण्डस्य समन्वयमाह । अवान्तरवाक्यानां प्रकारशेपत्वात् । नच सर्व-

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता भणुभाष्यव्याख्या ।

'जैमिनिरि'त्यारभ्य 'मूर्का एवे'त्यन्तेन। पूर्वपक्षस्यो 'त्तरचादिनोऽपी'त्यारभ्य 'सूत्रेण सिद्ध'मित्यन्तेन सिद्धान्तस्य चासङ्गतत्वप्रदर्शनं भाष्ये ज्ञेयम् । यदुक्तमाम्नायस्य सर्वस्यैन पुरुषार्थत्वेन क्रियार्थत्वादिक्तयार्थानां कर्मसमवायिपदार्थप्रकाशनद्वारेण प्रामाण्यस्य पूर्वतत्रे सिद्धत्वात्तन्यायेनाऽत्रापि वेदः-नानामप्यिक्तयार्थानां प्रकरणान्तरोक्तिक्रयासमवाय्यर्थप्रतिपादकत्वेन स्वप्रकरणोक्तोपासनार्थत्वेन वा पुरुपार्थपर्यवसायित्वेन प्रामाण्यस्य वक्तव्यत्वात्कथं ब्रह्मणः शास्त्रयोनित्वं सिद्ध्यतीत्युत्स्त्रं पूर्व-पक्षरचनम् । तन्नोपपद्यते । यतो जैमिनिरथातो धर्मजिज्ञासेति धर्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय द्वितीयेन धर्म- लक्षणमुक्तवा तत्प्रतिपादक पूर्वकाण्डे तदितिरिक्तपदार्थनिक्तपणस्य दृद्धत्वात्कथं तस्य सर्वीशेन तत्प्रति-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

तत्प्रतिपादकस्य धर्मप्रतिपादकस्य । समन्वयं धर्मे प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावसम्बन्धम् । अवान्तरवा-क्यानां द्यर्थवादमञ्चादिरूपाणाम् । 'प्रकारदोषत्वादि'ति । धर्मप्रकाराङ्गत्वादित्यर्थः । तथा च धर्मे प्रकारीभूतं यत्कर्मस्तवनं, तत्प्रकाशकानामर्थवादवाक्यानामथ च धर्मे प्रकारीभूतं यद्वव्यदेवतादि, तत्प्रकाशकानां मन्त्रादीनां च धर्माङ्गत्वमेवेति सर्वस्य पूर्वकाण्डस्य धर्म एव समन्वय इति भावः । शङ्कते—'नचे'ति । नहीत्यर्थः ।

## कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

जनम् । तामेवाऽसङ्गतिं दर्शयन्ति—'तथाही'त्यादिना । 'पूर्वकाण्ड'स्येति । अत्र धर्म इति शेषः । 'अ-वान्तरे'ति । स्वप्रकरणगतानामिकयार्थानामिष मन्नार्थवादादीनां प्रकारेतिकर्तव्यतातच्छेषत्वद्रव्यदेव-तादिप्रकाशनद्वारा । अतः पूर्वस्य सर्वस्याऽपि धर्म एव सम्बन्धः । ननु वायुर्वा इत्याद्यर्थवादवत्कर्तृस्व-रूपोपासनोपास्यप्रतिपादकतयोत्तरस्याऽपि धर्म एव समन्वय इति सर्वस्याऽप्याम्नायस्य क्रियापरत्वम-क्षुण्णमेवेत्यत आहुः—'न चे'ति । अत्र यतस्तथा स्यादिति शेषः । अन्यथा वेदार्थजिज्ञासेत्येवमेवोक्तं स्यात् । तत्र हेतुमप्याहुः— 'यत'इति । अन्यथा जिज्ञासान्तरं न वदेदित्याशयः ।

## श्रीलाद्धभद्दकृता गूढार्थदीपिका।

पादके पूर्वकाण्डे तदितिरिक्तनिरूपणस्य प्रतीयमानत्वात्सर्वाशेन धर्मप्रतिपादकत्वं न सम्भवतीति तदुपपत्तये स्वप्रकरणस्थानामेव सिद्धार्थप्रतिपादकानामवान्तरवाक्यानां प्रयोगविधिशेषत्वेन धर्मे सम-न्वयमुपपादितवान् । तदाहुः—'अचान्तरचाक्यानामि'त्यादि । अतः पूर्वकाण्डे धर्मप्रतिपादको यो न्यायः स प्रकरणान्तरेणाऽऽपादियतुं शक्यः । प्रकरणान्तरे धर्मेतरस्यैवाऽर्थस्य ब्रह्मणः प्रतिपादित-

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

गविधिशेषतया सर्वेषां पूर्वकाण्डीयवाक्यानां कर्मणि समन्वयमाहेत्यर्थः । कथं प्रयोगविधिशेषतया सर्वेषां कर्मणि समन्वय इत्यत आहुः—अवान्तरेत्यादि । अवान्तरवाक्यानां मन्नार्थवादरूपवाक्याना- मित्यर्थः । प्रकारशेषत्वात् यज्ञसाधकसाधनसमुदायमध्यपातादित्यर्थः । तथा च पूर्वकाण्डीय- वाक्यानां धर्मे समन्वयप्रतिपादनेनैव धर्मजिज्ञासाया विषयसिद्धेर्दर्शनान्नाप्राकरणिकवेदान्तवाक्यानां सिद्धार्थप्रतिपादनोपक्षीणानां धर्मे समन्वयाकाङ्कागन्धोपीति भावः । नन्वाम्नायस्य क्रियार्थत्वा-

स्मिन् वेदे धर्म एव जिज्ञास्यः । तद्वरुणैव व्यासेन ब्रह्मजिज्ञासायाः प्रतिज्ञातत्वात् । सन्दे-हमात्रवारकत्वाज्जिज्ञासयोः । न त्वलौकिकार्थसाधकत्वम् । तथा सति वेदानामन्याधीन-त्वेनाऽप्रामाण्यं स्यात् । वेदजिज्ञासेत्येवोक्तं स्यात् । किञ्च—

#### गोस्तामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

पादकं सम्भवतीति तदुत्पत्त्यर्थं खप्रकरणस्थानामेव सिद्धार्थानामवान्तरवाक्यानां प्रयोगविधिशेषत्वेन समन्वयमुपपादितवान् । न चैतावता प्रकरणान्तरे तदापादनं वक्तं शक्यम् । तत्र मिन्नस्यैवाऽर्थस्य प्रतिपादितत्वेन तक्यायस्याऽत्रापादियतुमशक्यत्वात् । नन्त्तरिसमन्निप स एवास्ति नार्थान्तर-मित्याशंक्याहुः—'न च सर्वेस्मिन्नि'ति । तत्र हेतुमाहुः—'यत' इति । जैमिनेः कदाचिद्धमस-म्भावनायामपि ततोऽप्यधिकतरिवज्ञानस्य तदुपदेषुव्यासस्य तत्सम्भावियतुमशक्यम् । तथा च तेन सर्वज्ञेन भिन्नतयेव ब्रह्मजिज्ञासायाः प्रतिज्ञातत्वात्तेनैव गतार्थत्वे पृथक्तदुक्तिरनुपपन्ना स्यात्तस्मादत्रा-ऽर्थान्तरमेवेति निश्चीयते ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

उत्तरयन्ति—'तद्भुरुणे'ति। यदि उत्तरकाण्डं धर्मप्रतिपादकं स्थात्तदा व्यासो ब्रह्मविचार-प्रतिज्ञां न कुर्यादित्यर्थः । 'सन्देहे'ति । मन्दमध्यमयोरित्यादि । 'जिज्ञासयो'रिति । धर्मब्रह्मजिज्ञासयोरित्यर्थः । 'अलोकिकार्थे'ति । धर्मब्रह्मप्रमितिसाधकत्वमित्यर्थः । 'तथा सती'ति । धर्मे ब्रह्मणि च वेदस्य प्रामाण्ये मीमांसाधीने सतीत्यर्थः । ननु कर्मणामग्निहोत्रादिरूपाणां किश्चिद्वरचिता वेदान्तचन्दिका ।

नन्वेवं पूर्वोत्तरकाण्डयोरेव पार्थक्येन तदुभयप्रतिपादकत्वे जिज्ञासाद्वयवैयर्थ्यम् । यदि च पूर्वोत्तरमीमांसयोरेव धर्मत्रह्मरूपाऽऽठोक्तिकाऽर्थसाधकता तर्हि वैशेषिकादिवत्स्वतन्नतया वैदिकाऽना-दरणीयत्वं स्यादित्यत आहुः—'सन्देहे'ति । नन्वेवं जिज्ञासासहकृतस्यैव वेदस्याऽठौकिकार्थ-साधकत्वे प्रोक्षणावहननादिसंस्कारवदठौकिकार्थसाधकत्वं स्यादिति तन्निवृत्तये मात्रपदम्। तदेवाहुः—

## श्रीलाल्भट्टकृता गृहार्थदीपिका ।

त्वात्। तदेवाऽऽहुः—न च सर्वस्मिन्वेद् इत्यादिना। सर्वस्मिन्वेद उत्तरकाण्डेऽपि धर्म एव कृतो न जिज्ञास्य इत्याकाङ्कायामाहुः—'तद्भुक्रणेव व्यासेने'त्यादि । यद्युत्तरकाण्डेऽपि धर्म एव जिज्ञास्यः स्यात्तदा सर्वज्ञो जैमिनिगुर्क्भगवान् व्यासो ब्रह्मजिज्ञासां न प्रतिजानीत । अतो ज्ञायते सर्वस्मिन्वेदे धर्मो न जिज्ञास्यः । किन्तु पूर्वकाण्डे धर्म उत्तरकाण्डे ब्रह्म जिज्ञास्यमित्यर्थभेदात् प्रकरणभेदात्पूर्वकाण्डव्यवस्था, नोत्तरकाण्डे नेतव्येति हार्दम् । ननु सर्वस्मिन्वेदे धर्म एव जिज्ञास्यः । मीमांसा तु संस्कारक्रपत्वाद्वीद्यादौ प्रोक्षणवदलौकिकार्थसाधिकेति पृथक्प्रतिज्ञापूर्विका कृतिरित्याशङ्कय समादधते—सन्देहमात्रवारकत्वाज्जिज्ञासयोनेत्वलौकिकार्थसाधकत्विमिति । दृष्टे सम्भव-

#### भगवदीश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

त्सर्वस्मिन्नेव वेदे धर्मो विचारणीय इत्यत आहुः—नचेत्यादि । सर्वस्मिन् उत्तरकाण्डेपि । धर्म एवेत्येवकारेण ब्रह्मविचारिनरासः । नचेत्यत्र हेतुः—तद्गुरुणेत्यादि । तथा च शिष्यस्य कदाचिद्भ-मोपि सम्भाव्येत नतु तादशसर्वज्ञगुरोरिति तादशेन व्यासेन ब्रह्मविचारप्रतिज्ञायाः पृथकृतत्वादुत्तरका-ण्डस्य ब्रह्मण्येव समन्वयो नतु कर्मणि । उत्तरकाण्डस्यापि कर्मणि समन्वयाङ्गीकारे तु व्यासीयपृथिन-

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ननु जिज्ञासयोः संस्काररूपत्वेन व्रीद्यादौ प्रोक्षणादिवदलौकिकार्थसाधकत्वात्पार्थक्येन प्रतिज्ञेत्याशंक्य निराकुर्वन्ति—'सन्देहमान्ने'ति । जिज्ञासापदस्य विचारार्थकत्वेऽपि सामान्य-रूपत्वेन सन्देहप्रयोजनसूचकत्वेन सन्देहमात्रवारकत्वं तस्य फलम् । तस्य शब्दशेपत्वेन फलान्तरा-साधकत्विमिति ज्ञापनाय मात्रपदम् । दृष्टे सम्भवत्यदृष्टकत्पनाया अन्याय्यत्वात् । विपक्षे वाधक-माहुः—'तथा सती'ति । अलौकिकार्थसाधकत्वे सति तत्संस्कृतस्यैव वेदस्य पुरुपार्थपर्यवसा-यित्वादनपेक्षत्वलक्षणं प्रामाण्यं व्याहन्येत । एकार्यप्रतिपादकत्वे दूपणान्तरमाहुः—'वेदिज्ञा-से'ति । जिज्ञासासंस्कृतस्यैव तस्य पुरुपार्थत्वात्प्रोक्षणादिवत्सकृत्कृतस्यैतत्साधनत्वाद्देदिज्ञासेत्येतावत्वेव

## गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

भिन्नत्वात्ततद्रपिक्तयापरत्वं वेदस्य कुतो नोच्यत इत्यत आहुः—'वेदे'ति । जैमिनेरिदं यद्यभिन्नेतं स्यात्तदेदशं प्रतिज्ञावाक्यं ब्र्यादित्यर्थः । तथा च पूर्वकाण्डं धर्मपरिमिति भावः । नन्वान्नायस्य कियार्थत्वादिति जैमिनिस्त्रे प्रवृत्तिरूपिक्तयापरिविधवाक्यस्य वेदत्वमुक्तम् । मन्नार्थवादानामिपि विधिशेषत्वम् । उत्तरकाण्डेऽपि धर्मरूपोपासनाविधिरिस्ति । तच्छेपत्वं ब्रह्मप्रतिपादकानां वाक्यानाम् । एवं च सर्वोऽपि वेदः प्रवर्तनारूपिक्रयापर इत्यत आहु—'किश्चे'ति । सर्वस्याऽप्तिहोत्रादिकर्मण

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

'न त्वि'ति । विपक्षे वाधकमाहुः—'अन्यधे'ति । अप्रामाण्यं सापेक्षत्वरूपं ज्ञेयम् । नापि सर्वस्मिन्नपि वेदे ब्रह्मार्थं इति व्यासाशयः । तथा सित वेदिजिज्ञासेत्येव वृद्यादिति हृदि कृत्याऽऽहुः—'वेदे'ति । यद्यपि 'सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति, वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्य'इतिश्चत्या स्मृत्या तथा वक्तुं शक्यंमेव तथापि पूर्वकाण्डे ब्रह्मण एव धर्मत्वेन प्रतिपाद्यता । न तु तत्त्वेनेति, न सर्वस्य ब्रह्मत्वेन ब्रह्मप्रतिपादकत्वम् । स्मृत्याशयस्तु धर्मो न वस्त्वन्तरं किन्तु मदात्मक एवेति । अतःपरं प्रकारान्तरेणाऽपि तयोर्द्वयोरप्यसङ्गत्वमुपपादयन्ति—'किञ्चे'त्यादि 'न कोपि दोष'इत्यन्तेन । अतःमरं प्रवासन्ति पूर्वपक्षस्त्वत्यम्—

श्रीलाॡभद्दकृता गूढार्थदीपिका ।

सदृष्टकल्पनाया अन्याय्यत्वात् । कुतो नालौिककार्थसाधकत्विमत्याकाङ्कायामाहुः—'तथा सती'त्यादि । 'अन्याधीनत्वेने'त्यादि । अन्याधीनत्वेनेति, मीमांसाधीनत्वेनेत्यर्थः । मीमांसाभ्यां संस्कृता एव वेदाः फलदातार इत्यङ्गीकारे वेदानामन्याधीनत्वापत्तावन्यनिरपेक्षं प्रामाण्यं न स्यादित्याशयः। मीमां-सायाः संस्कारकत्वाङ्गीकारे दूषणान्तरमाहुः—'वेद्जिज्ञासत्येवोक्तं स्यादि'ति। संस्कारार्थं मीमांसाकृ-संगीकार एकयैव मीमांसया चारितार्थ्ये । अथातो वेद्जिज्ञासेत्येकामेव प्रतिज्ञां कुर्यादित्थिः।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

ज्ञासाप्रतिज्ञाया वैयर्थ्यमेव भवेदिति भावः । ननु प्रोक्षणादिसंस्कारसंस्कृतविशामिव जिज्ञासापदवाच्य-विचारसंस्कृतानां वेदानामठौिककार्थसाधकत्वमिति संस्कारार्थमेव वेदान्तानां व्यासजिज्ञासा जैमिनि-जिज्ञासायाः पूर्वकाण्डसंस्कारार्थत्वादित्यत आहुः—सन्देहमात्रेति । तथा च पूर्वोत्तरजिज्ञासाद्वयसापि वेदार्थसन्देहनिरसनमेव प्रयोजनं नतु वेदसंस्कारसम्पादनमपि । इदमेवाहुः—नित्वत्यादिना । अस्रोक्तिकार्थसाधकत्वं वेदस्याठौिककार्थसाधकत्वोपयोगिसंस्कारसम्पादकत्वमित्यर्थः । तथा

# साधनं च फलं चैव सर्वस्याऽऽह श्रुतिः स्फुटम् । न प्रवर्तयितुं शक्तां तथा चेन्नरको न हि॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

चारितार्थ्ये पार्थक्येन तद्वयकरणमनर्थकमेव भवेदित्थर्थः । यदुक्तं प्रवर्तनापराणामेव वाक्यानां पुरुषार्थत्वात्प्रमाकरणत्वाचाऽतत्पराणां तदेकवाक्यतया प्रामाण्यमिति तदसङ्गतिमत्याहुः—'किं चे'ति । प्रवर्तकत्वे वाक्यानां तथा वक्तुं शक्यम् । नत्वेतदिक्ति तदाहुः—'साधनं च फलं चे'ति । ब्रह्मवादाऽतिरिक्तेषु मतेषु शब्दश्रवणाऽनन्तरभाविन्यां प्रवृत्तौ शब्दस्य करणत्व-मन्युपगम्यते । काकतालीयतया पूर्वभावो न हेतुत्वसाधकः । ननु दृश्यते ममेष्टं ममेदं कार्यमिति ज्ञानन्तरमेव प्रवृत्तिरिति तज्ज्ञानजनने वाक्यस्थैव हेतुत्वात्कथं न शब्दस्य प्रवर्तकत्विमत्यत आहुः—'साधनं च फलं चे'ति । श्रुतिविधिवाक्यं, सर्वस्वाऽपि स्वर्गादेर्थागादेश्व, केश्चिह्यरचिता वेदान्तचिद्विशा

नतु प्रद्यतिनवृत्तिप्रयोजनपरत्वाच्छास्नप्रमाणकमि वस योऽपहतपाप्मा, सोन्वेष्टव्यः स विजिज्ञासितव्य आत्मावारं द्रष्टव्यः स्रोतव्य इत्यादिप्रतिपत्तिविधिविपयतयैव समर्पते ग्रास्तेण । वायव्यं श्वेतमालभेतेत्यादिविधिशेषतयैव, वायुर्वे स्रोपिष्ठेत्यावर्धवादा अर्थवन्त एवं ज्ञानविधिशेषतयैव सर्वे वेदान्ताः 'सत्यं ज्ञानमनन्तं द्राह्मे'त्यादयोऽर्थवन्तो भवेयुः । इत्तरथा कर्तव्यविध्यनतुप्रवेशे वस्तुमात्रकथने, हानोपादानासम्भवात्ससद्वीपा वस्तुमतीतिवाक्यवदानर्थक्यं स्याद्वेदान्तानाम् । यथा स्वर्गादेः साधनमग्निहोत्राचेवममृतत्वसाधनं ब्रह्मज्ञानमिति । अत्र समाधिप्रकारस्त्वेवम्। कर्मब्रह्मविद्याफलयोर्वेलक्षण्यात्रैवं वक्तं श्वयाप्रियरूपे विषयेन्द्रियसंयोगजन्ये श्रुतिस्मृतिन्यायसिद्धे एव । 'न ह वै सदारीरस्य सतः प्रियाप्रियर्थोरपहितरस्ती'तिश्रुतेः । अद्यारीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृद्यात इतिश्रुत्या प्रियाप्रियस्पर्शनप्रतिषेधान्मोक्षाख्यस्याऽशरीरत्वस्य न चोदनालक्षणधर्मकार्यत्वं वक्तुं शक्यम् । न चाशरीरत्वमेव धर्मकार्यम् । तस्य स्वामाविकत्वात् । अद्यारी रं दारीरेष्वनवस्थेष्वविस्थतमितिश्रुतेः । अन्यच यदि कर्तव्यशेपत्वेनोपदिनभगवद्यस्थामविष्टितः । अत्रारी रं दारीरेष्वनवस्थेष्वविद्यत्यास्म्यणीतः वर्ततः । अत्रारी रं दारीरेष्वनवस्थेष्वविद्यत्यासम्यणीतः वर्ततः ।

सित वेदानां संस्काराधीनतया ठौकिकार्थवोधकत्वाङ्गीकारे सित । अन्याधीनत्वेन संस्काराधीनप्रमाजनकत्वेन । अप्रामाण्यमितरानधीनप्रमापकत्वरूपानधिगतार्थगन्तृत्वरूपं प्रामाण्यं वेदानां न स्यादिति भावः । जिज्ञासाद्वयस्यापि संस्कारार्थत्वे दूषणमाद्यः—'वेदे'त्यादिना । तथा च वीद्यादिषु सकृतसंस्कारस्य यथा ठौकिकार्थसिद्ध्युपयोगित्वं तथाथातो वेदजिज्ञासत्येकजिज्ञासयेव पूर्वोत्तरकाण्डयोरितिकार्थसाधनोपयोगिसंस्कारसम्भवेन जिज्ञासाद्वयकृतेवैयर्थ्यादिति भावः । अथ प्रवर्तकविधिवान्यानामेव प्रवर्तकत्वं पुरुषार्थोपयोगित्वं प्रमापकत्वं च तदितरवाक्यानां च तदेकवाक्यतयोक्तार्थेपप्रयोगित्विमिति सिद्धान्तात्कथं सिद्धार्थप्रतिपादकवेदान्तवाक्यानां स्वातक्र्येण प्रामाण्यमित्येतद्दूषयन्ति—'किश्चे'त्यादिना । साधनं चेत्यादि । सर्वस्य पूर्वकाण्डे कर्मण उत्तरकाण्डे ज्ञानस्येत्वर्थः । तथा चेष्टसाधनताधीसाध्या प्रवृत्तिः फठं च सर्वत्रैवोपपन्नं न कोपि विधेविशेष इत्यर्थः । नतु विधेः प्रवर्तन

१ शक्येत्यपिपाठः

# प्रवर्तकस्तु सर्वत्र सर्वात्मा हिररेव हि । यज्ञ एव हि पूर्वत्र बोध्यते स्वर्गसिद्धये ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

साधनं यागादिः, फलं खर्गादिरिति बोधयति, न तु प्रवर्तयति । तथा सत्यनिष्टसाधने विषमक्षणे युद्धे हुपतने पाषण्डमते, मिध्यात्वेनाऽसाध्येऽपि मोक्षे च प्रवृत्तिने स्यात् । प्रवर्तकत्वे दूपणान्तरमाहुः—'तथा चेदि'ति । प्रवर्तकत्वे शब्दस्य सर्वानेवेष्टसाधनेऽविशेषेण प्रवर्तयेदिति न कस्याऽपि नरको मंवेत् । अतो दृष्टादृष्टारिष्टदर्शनान्न प्रवर्तकत्वं शब्दस्य । नतु तिर्दे कस्य प्रवर्तकत्वं तत्राहुः—'प्रवर्तकस्तु सर्वन्ने'ति । नतु भगवत्प्रवर्तनायां भगवतो वैषम्यनेष्टृण्यादिदोपप्रसिक्तः । न हि परमकृपालु-भगवांस्तथा करोतीति तथा न वक्तं शक्यमित्यत आहुः—'सर्वोत्तमे'ति । ऐतदात्म्यमिदं सर्वे स आत्मेत्यादिभिभगवतः सर्वस्त्रपत्वाद्यथासुखं सर्वप्ररेणेऽपि न वैषम्यादिप्रसिक्तः । नतु तिर्दे भगवान्स्वात्मानमपि कथमेवं प्रेरयति । समतयापि प्रेरणे समर्थस्तत्राहुः—'हरिरि'ति । सर्वासु योनिषु सर्वेषु जीवेषु सुखदुःखयोः समता । पुरुषः स्वभ्रमादेव तारतम्यं पश्यति । अन्यथा ततो विचिक्तिस्तैव भवेत् । तथा च राज्यान्ते नरकं ध्रविमत्यादीनि कथं सङ्गतानि भवेयुः । राजदण्डादेरप्य-विपयत्वाऽऽपितिश्च । फलस्य स्वरूपस्य च सर्वत्र समत्वेऽस्वण्डं कृष्णवतस्विमत्याद्यपितिर्दिन् शब्देन द्योत्यते ।

ननु भगवत एव प्रवर्तकत्वेऽर्थवादादीनां वैयर्थ्यमेव भवेदित्यत आहुः—'यज्ञ एव ही'ति ।
गोस्वामिश्रीमहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

एव । 'नरके'ति । वेदे प्रवर्तकनिवर्तकवाक्यश्रवणानन्तरं ग्रुभकर्मण्येव प्रवृत्त्या नरको न स्यादि-स्यर्थः । सर्वत्र काण्डद्वये । 'सर्वात्मे'ति । एप त आत्माऽन्तर्यामीतिश्रुत्या, सर्वान्तर्यामी एष एव साधु कर्म कारयतीतिश्रुत्या, प्रवर्तको हरिरित्यर्थः । 'यज्ञ एवे'ति । सिद्धाव-केश्रिद्वरित्वता वेदान्तवन्द्विका ।

रयेत, तेन च कर्तन्येन साध्यश्चेन्मोक्षोभ्युपगम्येत तदा मोक्षस्याऽनित्यताऽऽपित्तर्धमंजन्यस्वर्गादिवदेव स्यात् । नित्यश्च मोक्ष इति श्रुतिसिद्धम् । अतोऽनुष्ठेयफठिवठक्षणं ब्रह्मविद्याफठं मोक्षाख्यं नित्यसिद्धमेवेति सिद्धम् । तस्मान्न कर्तन्यशेपत्वेन ब्रह्मोपदेशो युक्त इति । तत्र पूर्वपक्षस्यैवाऽयुक्तत्वेन्ताऽसङ्गतत्वात्तदुत्तरस्य त्वसङ्गतत्वं सुतरां भवतीतिपूर्वपक्षस्येवाऽयुक्तत्याऽसङ्गतत्वं प्रदर्शयन्ति-'साधनं चेति'। 'सर्वस्ये'ति । साधनस्य फठस्य चेत्यर्थः । तथाच सर्वस्य फठस्य पशुपुत्रादिमोक्षान्तस्य साधनं यागज्ञानादिकमाह । सर्वस्य साधनस्य यागज्ञानादेः फठं स्वर्गादिमोक्षं चाऽऽहेति संवन्धः । अथवा सर्वस्य फठस्य कामितस्य पूर्वोक्तस्यैव साधनं पूर्वोक्तमाहेति । फठं त्वनूद्योदेश्यतयैनवाऽऽहेत्यर्थः । श्रुतिरिग्नहोत्रं जुद्धयातस्वर्गकामो, ब्रह्मविद्यामोति परिमत्यादिः ।

ननु शब्दश्रवणानन्तरमेव प्रवृत्तिदर्शनात्कथं न श्रुतेः प्रवर्तकत्वमित्यत आहुः—'तथा चेदि'ति। प्रवर्तकत्वे । हिहेतौ । स्यादितिशेषः । ननु श्रुतिमन्तरा कोऽवापरः प्रवर्तक इत्यत आहुः—'प्रवर्तभगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कत्वमेव विशेष इत्यत आहुः—न प्रवर्तियतुमिति । तथा चेत् 'न निषिद्धमाचरे'दित्यादिविधीनां प्रवर्तकत्वे । ननु विधेरप्रवर्तकत्वे कः प्रवर्तक इंत्यत आहुः—प्रवर्तकिस्त्वत्यादि । ननु हरेः प्रवर्तकत्वे

# सिद्ध एव हि सर्वत्र वेदार्थो वेदवादिनाम् । मन्त्राणां कर्मणां चैव दर्शनश्रवणाच्छुतौ ॥

गोस्वामिश्रीमन्मुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

पूर्वतन्ने स्वर्गसाधनत्वेन यज्ञ एव बोध्यते । स च यज्ञो वै विष्णुरिति श्रुतेर्भगवद्रप इति तद्बोधकस्याऽपि सिद्धार्थबोधकत्वमस्तीति का कथाऽर्थवादानां सिद्धार्थबोधकत्वे । नद्धार्थवादानां रोचनार्थत्वेन तत्प्रवर्तकत्वम् । तथा सत्यनाप्तत्वं स्थात् । ननु सिद्धवस्तुप्रतिपादने निष्प्रयोजनत्वमेव भवेदिति चेत् । न । कर्मसमवायिपदार्थयाथात्म्यज्ञानजननेन सप्रयोजनत्वात् । स्वरूपज्ञानपूर्वकमेव कृतस्य कर्मणः फलसाधकत्वात् । अत एव वायुर्वे श्लेपिष्ठेत्यादिना क्षिप्रकारित्वविशिष्टज्ञानपूर्वकं वषट्कारो विधेय इत्युक्तं भवति । तथा वषट्कारो वै गायित्रये विरोचिन्नत्तस्य रसः परापतत्स पृथिवीं प्राविद्यात्स खिद्रशेऽभविद्यादिना खिद्रस्वरूपं ताद्दशमेव ज्ञात्वा यूपे पशुवन्धनं फलाय नाऽन्यथेति स्वरूपमात्रप्रतिपादकत्वेऽपि न निष्प्रयोजनत्विमिति भावः । तावतैव प्रवर्तकत्वाम्युपगमे वादिमिति त्रूमः ।

नतु न कल्रञ्जं भक्षयेदित्यादै। लिङा भक्षणस्येष्टसाधनत्वाऽबोधनान्न नरकादेरनुपपत्तिः । निषेधस्य प्राप्तिपूर्वकत्वादिति चेत् । न । तस्य रागत एव प्राप्तत्वेन लिङाद्यर्थत्वाऽभावात् । नतु यागो नाम देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागात्मिका मानसी क्रिया । तथा च कथं तस्य भगवद्रपत्विमत्यत आहुः— 'सिद्ध एव ही'ति । कैव कथा यज्ञस्य वेदवादिनां वेदाभिज्ञानां वेदार्थः सर्वोऽपि सिद्ध एवाऽस्ति । सर्वस्य भगवद्रपत्वात् । नतु प्रत्यक्षतः कृतिसाध्ये कर्मणि कथं सिद्धत्विमत्याशङ्क्य तत्र विनिगमकमाहुः—मन्त्राणामिति । श्रुतौ तत्तदुपाल्यानेषु ऋषीणां मन्नाणां वैदिकानां कर्मणां च कैश्चिद्धरिक्ता वेदान्तचन्द्रिका ।

किरत्व'ति । 'सर्वन्ने'ति विहितनिषिद्धयोः । नन्वेवं वैषम्यनैर्घृण्ये स्थातां भगवित । तत्राहुः— 'सर्वातमे'ति । अत्रोषपादयन्ति—वैषम्यनैर्घृण्येनेति सूत्रे । नन्वेवं विधिवाक्यवैयर्थं तत्राहुः— 'यज्ञ एवे'ति । स्वर्गादिकामनायां यज्ञादिरेवानुष्ठेयस्तत्साधनत्वेनेति वोध्यम् । न तु यागादौ प्रवृत्तिर्वाक्येयेन सम्पाद्यते । तथा च यागादौ भगविद्च्छाविषयत्वेष्टसाधनत्ववोधनार्थमेव वेदे प्रवृत्तेने वेदव्यर्थिमिति भावः । इदानीं प्रसङ्गात् पूर्वकाण्डार्थयागादिकर्मणां ब्रह्मात्मकतया नित्यत्वं वदन्तो वेदस्य साध्यार्थपरतां दूपयन्ति—'सिद्ध एवे'त्यादिना । सर्वन्त्र पूर्वोत्तरकाण्डयोर्वेदार्थं कर्मज्ञाने । वेदवादिनां वेदैकिनिष्ठानाम् । तत्र हेतुमाहुः—'मन्नाणामि'ति । कृतिश्चेति चकारः सिद्धतुल्यत्विमत्य-भगवदीयशीमदिन्छारामप्रणीतः प्रवीपः ।

वैपन्यनैर्घृण्ये स्वातामत आहुः—सर्वातमेति । पूर्वत्र पूर्वकाण्डे । सिद्ध एवेति । तथा च 'यज्ञो वै विष्णु'रितिश्चतेर्यज्ञस्येव सिद्धत्वम् । का कथेतरेपाम् ? नन्वेवं चेदर्थवादानां प्राशस्यज्ञानसम्पादनद्वारा प्रवर्तकत्वव्याघात इति चेत्। न । अर्थवादैः सिद्धार्थेर्यादशं यस्य स्वरूपमुक्तं तादक् तत्स्वरूपज्ञानपूर्वककर्मकरण एव फलं नान्यथेति स्वरूपवोधन एवार्थवादानामुपयोगात् । यथा 'वषदकारो वै गायत्रिये शिरोच्छिनत्तसे रसः परापतत् स पृथिवीं प्राविशत् स खिदरो भवदि'त्याद्यक्तखिरस्वरूपज्ञानपूर्वकं यूपनिर्माणेन पशुनियोजनाद्यनुष्ठान एव यज्ञात् फलमित्येवं नियमात् । सिद्धत्वमेवोपपादयन्ति—'मन्त्राणा'मित्यादिना । मन्नाणां दर्शनं 'स एतं कसणीरः काद्रवेयो मन्नमपश्यत् , एतं दीक्षितवादमपश्यत् 'इत्यादौ वोध्यम् । तथा

# कृतिश्च सिद्धतुल्यत्वं वेदः स्वार्थे च सन्मैतः ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

सर्वत्र दर्शनं श्रुयते । यदि तेपां सिद्धत्वं न स्यात्तदा दर्शनस्य श्रवणं कथमुपपद्येत । तस्मात्साध्यत्वेन प्रतीताविष न किश्वद्विरोध इति भावः । ननु तस्य सिद्धत्वे कथं तिङादिभिः कृतिप्रतीतिरत आहुः— 'कृतिश्वे'ति । यागस्य भगवद्रपत्वात्सिद्धत्वेऽपि ध्यानादिभिभगवनमूर्तेराविभीववदाधानादिक्रियामिस्त-दाविभीवात्सिद्धस्य घटादेस्तुल्यत्वं कृत्वा ज्ञाप्यते । यत्किश्चिद्भेदसत्त्व एव तुल्यत्वस्य वक्तव्यत्वात् । निर्गिलितमर्थमाहुः-'वेद'इति । सर्वोऽपि वेदो विध्यर्थवादादिरूपः । स्वार्थ एव वाचकत्वेन । सर्ता दैत्यावेशरहितानां मतः सम्मत इत्यर्थः । कर्मणां ऋषिकर्तृकदर्शनप्रतिपादकान्युपारूयानानि गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

स्थापन्नानामर्थो यज्ञरूपो विष्णुरेव पूर्वकाण्डे वोध्यत इत्यर्थः । सिद्ध एवेत्येवकारेण यजेतेति तिङन्ता-र्थभावनारूपिकयाव्यवच्छेदः। 'मन्त्राणामि'ति। स एतं सकर्णीरः काद्रवेयो मन्त्रमपद्यदिति श्रुतौ मत्राणां अपदयन्पुरोडादां कर्मभूत सर्पतिमिति श्रुतौ द्रन्याणां दर्शनश्रवणादित्यर्थः । 'क्रतिश्चे'ति । भावनापरपर्याया विधिवोध्याकृतिरित्यर्थः ।

नतु सर्वस्य सिद्धार्थत्वे यज्ञप्रवृत्तिरूपफलबोधकवाक्यानां लिङादिघटितानां निरर्थकत्वमत आहुः—'सिद्धतुल्यत्विम'ति । सिद्धितुल्यत्विमत्यपपाठः । यजेत स्वर्गकाम इत्यादिवाक्यानां ठिङ्बोध्यकृतेरपि यज्ञरूपसिद्धवदर्थसम्पादकत्वेन कीडेच्छाव्यापारत्वेन च सार्थकत्विमिति भावः। इदं च सर्वं कृतप्रयत्नापेक्षस्तिवति सूत्रे वक्ष्यते। वेदः वाक्यरूपो वेदः । स्वार्थे शक्तया लक्षणया वा तत्तद्रपार्थे । सम्मतः प्रमाणीभूतः । सन्मत इत्यपिपाठः । चकारेणार्थवाक्यानां लक्ष-कैश्चिहिरचिता वेदान्तचनिद्वका।

स्याग्रेऽन्वेति। 'सिद्धतुल्यत्विम'ति। अत्र श्रूयत इति शेषः। तथा च यागविषयिणी कृतिः सिद्धतु-ल्यत्वच्चोभयमपि श्र्यत इत्यर्थः । ननु सिद्धत्वे कर्मणां जुहुयात्त्वर्गकामो ज्योतिष्टोमेन स्वर्ग-कामो यजेतेत्यादिकृतिश्रवणं विरुध्येतेत्यत आहुः—'श्रुतौ कृतिश्चेत्यादि'। होमयागादिविष-यणी कृतिर्हीमादीनां, सिद्धस्य घटादेस्तुल्यत्वम् । ज्ञापयतीत्यत्र शेषः । तथा च ब्रह्मात्मकत्वेन सिद्ध-स्याऽपि घटादेयेथा कर्तृकरणव्यापारेणैवाऽऽविभीवो यथा वा सिद्धस्यैव भगवद्रपस्याऽपि ध्यानादिभिर-भिव्यक्तिस्तद्वदाधानादिकियादिभिरेव भगवद्रपुस्य यागहोमादेरप्याविभीव इति । क्रुतिः कृतिबोधकं

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

च प्रजापतेरप्रिहोत्रादिकर्मणां मन्नाणां च श्रुतौ दर्शनं श्रूयते निरूप्यं चाग्रेऽतः सिद्धत्वमुक्तमन्यथा प्रजापतेर्दर्शनोक्तिरनुपपन्नैव स्यादिति भावः। ननु यज्ञादिकर्मणां सिद्धत्वे विधिवाक्यैर्यज्ञादौ प्रवृत्तिरनु-पपन्ना स्यादत आहु: - कृतिश्चेति । तथा च यथा ध्यानादिकियया भगवत्प्राकट्यं तथाधानादिकि-यया यज्ञात्मनो भगवतः प्राकट्यमिति न क्रियागोचरकृतिवैयर्थ्यमिति भावः । सिद्धतुल्यत्वं सिद्ध-घटादितुल्यत्वं, यज्ञस्य कृतिः सम्पादयतीत्यर्थः । निर्गिलितसिद्धान्तमाहुः—वेद् इति । स्वार्थे वेदघ-टकतत्तत्पदवाच्येथें । सन्मतः सतां दैत्यावेशरहितानां मतः प्रमाणत्वेन सम्मत इत्यर्थः । कर्मणां 'प्रजापितरकामयत प्रजायेयेति' 'स एतदिग्नहोत्रं मिथुनमपद्यत्' 'प्रजापितर्यज्ञा-नस्जताग्निहोत्रञ्चाग्निष्टोमं च पौर्णमासीं चोक्थ्यञ्चामावास्याञ्चातिरात्रञ्च तानुदिममीत यावदिग्निहोत्रमासीत्तावानिग्निष्टोम' इत्यादि । न ह्यपाख्यानानां मिथ्यार्थत्वं बुद्धजन्मनः पुरोक्तं युक्तं वा । तथा सित वेदानामप्रामाण्यमेव स्यात्, मिथ्योपाख्यानप्रतिपादकलोक-वत्। तस्मात् पूर्वमीमांसानिभज्ञाः कियापरत्वं सर्वस्यापि वेदस्य वदन्तो मूर्खा एव ।

गोस्वामिश्रीमुरलीविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दर्शयन्ति—'प्रजापितरकामयत' इत्यारभ्य 'तावानिप्रष्टोम' इत्यन्तम् । नतु विरुद्धार्थप्रतिपादकानां तेषां मिथ्यात्वमेवास्त्वित्यत आहुः—'नहीं'ति । वेदो हि भगवद्र्यस्तस्य मिथ्यात्वं को वा वदेत् । नतु भगवतेवोक्तं नवमावतारेणेति चेत्। नभगवान्हि सर्वकर्ता। भोक्ता च। तथा चाऽऽसुरव्यामोहनमपि तत्कार्यमेव । एकं भगचतः कार्यभितिन्यायात् । निह तथोक्तौ भगवतः किश्चिद्धाधकमिति । अभोक्तृत्वात् । तथा च बुद्धजन्मतो नवमावतारप्रादुर्भावात्युरा केनापि वेदेऽक्षरमात्रस्याऽपि मिथ्यात्वं नोक्तमिति न मिथ्यात्वमस्तीति वक्तत्यम् । नतु यद्यदाचरतीतिन्यायात्तदुक्तौ किं वाधकमिति चेन्नेत्याहुः—'युक्तं वे'ति । भगवतः सर्वसमर्थत्वेन सर्वकर्तृत्वेन च तथाकृतौ न किश्चिद्धाधकम् । गोस्वामिश्रीमिद्धरिधरवितं विवरणम् ।

णया प्राश्वस्त्यार्थे प्रमाणीभूतत्वं वेदस्य बोध्यम् । तेन च पूर्वकाण्डे यज्ञे ब्रह्मणि तात्पर्यात् सिद्ध एव हि सर्वत्र वेदार्थ इति सिद्धम् । यस्यां श्रुतौ दर्शनश्रवणं ताद्दशश्रुतिमाहुः—'प्रजापित'रिति । 'अपद्यदि'ति । सिद्धस्यैव दर्शनं द्वितीयश्रुतौ । 'उद्मिमीते'ति । कर्मणः सिद्धत्व एवोन्मान-सम्भव इति बोध्यम् ।

पूर्ववदुपाल्यानस्य मिथ्यात्वं खण्डयन्ति—'नही'ति । बुद्धजन्मनः बौद्धावतारस्य । सम्मतिमिति शेषः । पुरोक्तं पुराणेष्वसुरव्यामोहार्थं कृतिमित्युक्तम् । 'युक्तं बे'ति । नहीति पूर्वेणान्वयः । सिद्धार्थे कैश्चिद्वरिक्ता वेदान्तचित्वका ।

वाक्यं ज्ञापयतीति वार्थो ज्ञेयः । नन्वेवं प्रत्यक्षविरोधाद्वेदार्थो लक्षणयान्यथा ज्ञेय इत्यत आहुः— 'वेद'इति । खार्थो मुख्यवृत्त्या प्रतिपाद्योऽर्थः । कर्मणां दर्शनप्रतिपादकानि वाक्यानि प्रदर्शयन्ति— 'प्रजापतिरि'त्यादि । ननु दर्शनमात्रेण कर्मणां न सिद्धत्वं सिध्यतीत्यत आहुः—'प्रजापतिर्यज्ञा-नि'ति । सिद्धस्यैव वस्तुनो मानकरणसम्भवात् । ननूपाख्यानानां सत्यार्थकत्वे वेदार्थस्य सिद्धस्तपत्वं सिध्येत्तदेव तु नास्तीति कथं तथेत्याशङ्क्याऽऽहुः—'न ही'ति । विपक्षे वाधकमाहुः—'तथा सती'ति ।

श्रीखाद्धभद्दकृता गृहार्थक्षिपका ।

दर्शनप्रतिपादकान्याख्यानानि प्रदर्शयन्ति—'प्रजापित'रित्यादिना। नतु सिद्धार्थप्रतिपादकतया पूर्वकाण्डार्थविरुद्धतयोपाख्यानानां मिथ्यार्थप्रतिपादकत्वेन मिथ्यार्थत्वमेवास्तामतो न वेदस्य सिद्धार्थत्वसिद्धिरत—आहुः—'नही'त्यादि। नतु बुद्धावतारेण भगवतैव वेदार्थस्य मिथ्यात्वमुक्तमत आहुः—
बुद्धित्यादि। पुरोक्तं भगवदितिरिक्तेन केनापि पूर्व वेदार्थमिथ्यात्वं नोक्तमिति भावः। नतु 'यद्यदाचरित श्रेष्ठ' इतिवाक्यादस्माभिरिप तथोच्यते इत्यत आहुः—युक्तं वेति। तथा च शिवे गरुष्ठस्य
प्रीवाभूषणत्ववदासुरव्यामोहाय भगवतस्तथावचनमि भूषणमेव पुण्यपापफुलभोकृत्वाभावात्।
जीवानां तु तथाचरण उभयलोकनाश एव स्यादिति भावः। तथा स्रित एकांशेपि वेदानां मिथ्या-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

स्मरारातेर्गरलग्रैवेयकत्ववत् । नह्येतावता जीवस्य तद्यक्तिमिति । सर्वनाशजनकत्वात् । नन्वेकत्र विरुद्धां-शस्य दृष्टत्वेन तत्र तथोक्तौ न किञ्चिद्धाधकमित्यत आहुः—'तथा सती'ति । एकत्राऽनाप्तत्वेऽन्यत्र को वा निवारयेत् । तत्र दृष्टांतमाहुः—'मिथ्योपारूयाने'ति । उपसंहरति—'तस्मादि'ति । जैमिनिहिं कर्मतत्त्वज्ञो व्यासिशिष्यः कथमि न तद्धिरुद्धं वक्तुमईति । परन्त्वाधुनिकाः पूर्वमीनांसाया जैमिनिकृतायास्तात्पर्योऽनिभज्ञाः सन्तः कियापरत्वं साक्षात्परम्परया वा सर्वस्य विध्यर्थवादमञ्चा-दिक्रपस्य वेदस्य वदन्तो बुद्धिहीना एव । सर्वस्यापि वेदस्य तत्तत्स्वरूपमात्रप्रतिपादकत्वात् । तथा गोस्वामिश्रीमिद्धिरिधरविरचितं विवरणम् ।

उपसंहारमाहुः—'तस्मादि'ति । अयं भावः । किया द्विविधा सिद्धा साध्या च । तत्र नामगृज्या पुरुपाठनपेक्षा सिद्धावस्थापन्ना किया। यथा पाकपदवाज्या। तिङन्तवाज्या पुरुपापेक्षा किया साध्याव-स्थापन्ना । यथा पचतीतिपदवाज्या । उक्तं च वैयाकरणभूषणे —साध्यत्वेन किया यत्र धातु-स्थान्तराकाङ्कोत्थापकतावज्छेदकत्वं सद्धार स घञादिनिबन्धतः । ठक्षणपि तत्रैवोक्तम् । कियान्तराकाङ्कोत्थापकतावज्छेदकत्वं सिद्धत्वम् । कियान्तराकाङ्कोत्थापकतावज्छेदकत्वं सिद्धत्वम् । कियान्तराकाङ्कोत्थापकतावज्छेदकत्वं साध्यत्वम् । एवं च प्रकृते सर्वस्य पूर्वकाण्डस्य सिद्ध एव यज्ञरूपोर्थः । सिद्धस्यव दर्शनं श्रुतौ प्रतिपादित्वात् । मन्नाणां कर्मणां च तदङ्कत्वमर्थवादवाक्यानामपि स्तावकत्वेन तदङ्कत्वम् । तथा च पूर्वकाण्डं यज्ञपरमुत्तरकाण्डं च ब्रह्मपरमितिरीत्या पूर्वपक्षाऽसङ्कतिर्वोध्या । पूर्वपक्ष्याशयस्तु सर्वस्य वेदस्य ठिङर्थप्रेरणापरत्वं प्रेरकत्वं चेति । उभयत्रापि यजेत आत्मेत्येवोपासीतेति ठिङ्घटितवाक्यश्रवणात् । अर्थवादमन्नादिवाक्यानां विध्येकवाक्यतया प्रामाण्यम् । एवं च यज्ञ उपासनायां च प्रवृत्तिस्प-कियाया एव मुख्यतया प्रतिपादकत्वं सर्वस्य, न तु ब्रह्मप्रतिपादकत्वमिति ।

कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

तत्र दृष्टान्तः—'मिथ्ये'ति । उपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । यसाद्धर्मसैव जिज्ञास्यतया, तत्प्रतिपादक-पूर्वकाण्डसमन्वयस्य सिद्धरूपसैव धर्मस्य च जैमिनेरभिष्रेतत्वम् । तस्मात्स्वाचार्यसिद्धान्तविरुद्धवा-दित्वेन तत्तात्पर्याऽनभिज्ञास्तथा वदन्तस्तथाभृता एव । एतेन पूर्वपक्षाऽसङ्गतिः प्रदर्शिता भवति । श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका ।

एतावता कियार्थानामेव पुमर्थपर्यवसायित्वेन स्वार्थे प्रामाण्यमिक्रयार्थानां विधिशेषतया प्रामाण्यमित्यादि-व्यवस्था पूर्वकाण्ड एव नोत्तरकाण्ड इति शास्त्रयोनित्वपूर्वपक्षोऽसङ्गत इत्यर्थः । यदुक्तं प्रवर्तकानामेव वाक्यानां पुमर्थपर्यवसायित्वात्प्रं । 'नचैवं किमनेने'त्यादिना । 'अनेन कर्मणा किमुत्कृष्टत्वं ज्ञानिनो, भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

र्थत्वे वक्तन्ये सित । वेदानां वेदत्वाव छेदेन वेदानां । लोकवत् कदाचिनिम्थ्यावक्तृत्वेन लोकैः प्रतीतः कश्चित्सर्वदा मिथ्यावाद्यवायमिति तदुक्तौ न कोपि प्रामाण्यमुरीकरोति तथा भगवदुक्तवेदेप्ये-कत्राप्रामाण्यनिश्चये सर्वत्रैव तथा स्थादित्यर्थः । सिद्धान्तमुपसंहरन्ति—'तस्यादि'त्यादिना । पूर्वमीमां-सानभिज्ञाः व्यासिशिष्यतत्त्वविज्ञैमिनितात्पर्यानभिज्ञाः । क्रियापरत्वं कमिविधायकवाक्यैर्यथाकय- ज्ञिदेकवाक्यतया सर्वस्य वेदस्य प्रामाण्यम् ।

१—इतःप्रसृति पत्रद्वयात्मको भागख्विटितः । पुस्तकं चैकमेव मिलितम् । तच भद्वश्रीवलभद्रशर्मणां सम्प्रदाये निर्तिशयप्रीतिभाजाम् । अन्यस्तु सम्प्रदायनामधारिभिरिष शोधनकर्मणि पुस्तकदानमात्रेणाऽपि नोपक्वतम् । इन्त !!!

उत्तरवादिनोपि पूर्वाज्ञानमङ्गीकृत्य पूर्वानुपयोगित्वं ब्रह्मज्ञानस्य वदन्तो वेदानभि-ज्ञाः । 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिपदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवती'तित्युपनिपञ्ज्ञानस्य श्रुतिसिद्धेव कारणता । नच वाधितत्वात् त्यज्यत इति वाच्यम् । ब्रह्मात्मज्ञानवत एव

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

च तत्रयायेन वेदान्तानामि कियापरत्वं समर्थ्य ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकत्वं कथं वक्तुं शक्यमिति पूर्वपक्षोऽप्यसङ्गत एवेत्यर्थः । अधुना सिद्धान्तस्याप्यसङ्गतत्वं प्रतिपादयन्ति—'उत्तरवादिनोपी'-ति । उत्तरिस्मिन्ब्रह्मकाण्डे ये वादिनो वादमात्रकर्तारो नतु तत्तात्पर्याभिज्ञास्तेऽपि ब्रह्मज्ञानस्य पूर्व-स्मिन्कर्मण्यनुपयोगित्वं वदन्ति । ज्ञानदशायां द्वैतविज्ञानस्योन्मथितत्वेन सकलिक्षयाकारकावकाशस्य वक्तुमशक्यत्वात् । ते हि न केवलमुत्तरतात्पर्याऽनिभज्ञाः, किन्तु सर्वस्यापि वेदस्याऽनिभज्ञा इत्यर्थः । तत्र हेतुमाहुः—'यदेवे'ति । तथाच नास्ति वचनस्याऽतिभार इति कथं तन्नेति वक्तं शक्यिमिति भावः । नन्त्क्रमेकत्विवज्ञानेन द्वैतिवज्ञानोन्मथनात्कथं कियाकारकावकाश इत्यत आहुः—'नच्चे'ति ।

गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

प्रकृतमनुसरामः-एतादृशपूर्वपक्ष्याशयं स्वीकृत्येव यैः सिद्धान्तितं तदसङ्गतिमाहुः-'उत्तरे'ति। 'पूर्वानुपयोगित्विम'ति। यज्ञानुपयोगित्विमत्यर्थः। 'ब्रह्मज्ञानस्य वदन्त' इति । वेदान्त-भागस्य धर्मप्रतिपादकत्वमस्तु वा मा वा, परन्तु ततः शुद्धबुद्धमुक्तस्वभावत्रद्धात्मावगतौ सत्याम-विद्याजनितक्केशनिवृत्तौ तस्य सार्थक्यमिति वदन्त इत्यर्थः। छान्दोग्यश्चत्युपपादनेन वेदानिभिज्ञत्वं साधयन्ति—'यदेवे'त्यादि 'प्रवृत्तिरि'त्यन्तम्। कारणता सहकारिकारणता। उपनिषदर्थज्ञानेना-विद्यानिवृत्तौ यज्ञे प्रवृत्त्यभावात्सहकारिकारणताया वाध इत्याशयेनाऽऽशङ्कते—'न चे'ति। उत्तरयन्ति-

कैश्चिद्धिरचिता येदान्तचन्द्रिका।

इदानीं स्वतःकृतसिद्धान्ताऽसङ्गितं प्रदर्शयन्ति-'उत्तरखादिन' इति । उत्तरमीमांसायां वादकतीरः । 'पूर्वाज्ञानिम'ति। पूर्वस्मिन् कर्माधिकारे । अज्ञानं ज्ञानामायम् । अत्र हेतुत्वेनेति शेषः । 'पूर्वे'ति । पूर्वस्मिन् कर्मणि । 'वेदे'ति । पूर्वोत्तरकाण्डयोस्तात्पर्याज्ञानात्त्रथेत्यर्थः । अत्र हेतुमाहुः-'यदेवे'ति । 'सिद्धैवे'ति । एवकारेण ज्ञानस्य कर्मण्यपि हेतुत्वाऽङ्गीकारेऽन्योन्याश्रयप्रसक्तिमियाऽकारणत्वक-

श्रीलाल्स्भट्टकृता गृहार्थदीपिका।

न किमपीत्यर्थः । समाधिमाहुः—इत्यंभूतत्वाच्यक्तस्येति । यदेव विचया करोति अद्योप-निषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति श्रुतेक्षीत्वाक्तात्वा च कमाणि जनोऽयमनु-तिष्ठति । विदुषः कमिसिद्धिः स्थात्तथा नाविदुषो भवेदिति श्रीभागवतवाक्याच वीर्य-वत्तरत्वादिक्षपोत्कृष्टत्वं ज्ञानसहितकर्मण इति भावः । ननु कर्मणः स्वर्गादिक्षपपशुपुत्रादिक्षप-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

उत्तरवादिन इति । ब्रह्मकाण्डे वादिन एव न तु तत्त्वविद इत्यर्धः । पूर्वोज्ञानमिति कर्म-खरूपाज्ञानमङ्गीकृत्येत्यर्थः । पूर्वानुपेत्यादि । कर्मानुपयोगित्विमत्यर्थः । वेदार्याज्ञाने इति । ते हि न केवलमुत्तरकाण्डार्थानिमज्ञाः किन्तु सर्वस्यैव वेदस्यानिमज्ञा इत्यर्थः । वेदार्थाज्ञाने हेतुमाहुः—'यदे-वे'त्यादिना । कारणता कर्मानुष्ठाने कारणता । वाधितत्वात् ब्रह्मज्ञानवतां देहाद्यध्यासामावेन कर्मानुष्ठानस्य वाधितत्वात् । त्यञ्चते कर्माधिकारित्यं ब्रह्मज्ञेषु नोरीकियत इत्यर्थः । न च वाच्य-मित्युक्तं तत्र हेतुमाहुः—'ब्रह्मात्मे त्यादि । ब्रह्मात्मज्ञानवतः स्वात्मिन ब्रह्माभेदज्ञानवतः । न वसिष्ठादेर्यज्ञाधिकारात् । नचैवं किमनेनेति वाच्यम् । इत्थम्भूतत्वात् यज्ञस्य । किञ्च, कर्म-फलवत् ब्रह्मफलस्यापि लोकिकत्वात् । 'य एवं वेद प्रतितिष्ठति अन्नवानन्नादो भवति महान् भवति प्रजया पशुभिर्वह्मवर्चसेन महान् कीत्येति'। अत्यन्ताविद्यावतो यज्ञानिधकारात्तन्नि-

# गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

तत्र हेतुमाहुः—'ब्रह्मज्ञानवत एवे'ति । आदिपदेन जनकादयोऽपि संगृह्यन्ते । ननु ब्रह्मज्ञानवतः कर्माधिकारेण तत्कृतौ कर्मणि कथमुत्कपाऽऽधायकत्विमत्यत आहुः—न चैविमिति । तत्र हेतु-माहुः—'इत्थिमि'ति । यथा ब्रह्म तथा यज्ञोऽपि भगवद्रपत्वादितिज्ञापनार्थं परस्परोपयोगित्वेन तथादर्शनिमिति भावः । ननु तमेव विदित्वेत्यादिभिर्वह्मज्ञानस्याऽमृतत्वमेव फल्णम् । कर्मणस्तु स्वर्गादिकमिति कथं तुल्यत्विमत्यत आहुः—'किश्च कर्मफलविद्'ति । न हिकर्मणो लौकिकमेव फल्णम् । ज्ञानिकृतस्य तस्य देवयानमार्गेण मुक्तिफलकत्वात् । निष्कामकृतस्याऽऽत्मानन्दसाथकत्वाच । तस्य भगवद्रपत्वात्सर्वसामर्थ्यवत्वेन फल्णम्त उपपत्तिरिति न्यायेन च सर्वफलदानृत्विमिति ज्ञापनार्थं लौकिकमिप फलं दर्शितम् । तथा ब्रह्मज्ञानस्याऽपि य एवं वेदेत्यादौ लौकिकफलसाध-कत्वोक्तिर्दश्यमानत्वेन न साम्याऽनुपपत्तिरित्यर्थः ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

ब्रह्मेति । शङ्कते-न चेति । किमनेनेति । ब्रह्मज्ञानेनैव सर्वसिद्धौ यज्ञकरणरूपायहेण किमित्यर्थः । उत्तरयन्ति-इत्थंभृतत्वादिति। 'यज्ञो वै विष्णुरि'ति श्रुत्या विष्णुरूपयज्ञस्येत्थंभूतत्वं नाम एतादश-

#### कैश्चिद्विरचिता वेदान्तचन्द्रिका।

ल्पनापक्षः परिहृतो वेदितव्यः । अत्र कारणतापदं ज्ञानं सहकारिकारणतायोधकम् । अत्र श्रुतौ विद्याप-देनाऽऽत्मिन भिदावाधकं ज्ञानम् । श्रद्धापदेन वेदोक्ता आस्तिक्यबुद्धिः । उपनिपत्पदेन परमात्मस्वरू-पविषयकरहस्यज्ञानम् । वीर्यवत्तरमनश्वरफलदम् । तत्कर्म भवतीत्यर्थः । ननु ज्ञानस्य कर्मवृत्तिकारणी-भूतार्थित्व

#### श्रीलाल्स हक्ता गृहार्थदीपिका ।

फलस्य श्र्यमाणत्वातुच्छफले कमिण ज्ञानसाहित्यमयुक्तमित्याशङ्क्य ज्ञानस्याऽपि तुच्छफलजनकत्व-प्रदर्शनेन कमिण ज्ञानातुपकारकतां खण्डयन्ति—'कमेवहस्यफलस्यापी'त्यादिना । नहि हीनफल-दानमात्रेण कमिणां हीनत्वं भवति । तथा सति हीनफलदातृत्वस्य ज्ञानेऽपि सत्वाज्ज्ञानस्याऽपि तथात्वाऽऽपात इत्यत आहुः—'ब्रह्मफलस्योऽपि लोकिकत्वादि'ति । ब्रह्मज्ञानफलसेत्यर्थः । भगवदीयश्रीमहिच्छारामश्रणीतः ब्रदीपः ।

चेलादि । किंग्रनेन मोक्षफलकिसद्धन्रह्मात्मज्ञानवतो यज्ञादिकरणेन किं फल आधिक्यमिल्थिः । तत्र हेतुमाहुः—इत्थमिलादि । यज्ञस्य इत्थम्भूतत्वात् 'सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुते'रितिस्त्रात्फलप्रितवन्धकयज्ञादिकरणप्रारव्धसमापनद्वारा यज्ञादेरिप मोक्षाधिकारसम्पादकत्वेन व्यासामिप्रेतत्वादिल्थिः । नतु मुमुक्षूणां यज्ञा नावश्यकाः कर्मफलस्य मनुष्यादिन्नह्मान्तेषु लोकिकस्यैव परमानन्दात्मकस्य अव-णादित्यत आहुः—िकिञ्च कर्मेलादि । ब्रह्मफलस्य नह्मज्ञानफलस्य । अत्यन्तेलादि । अस्यन्ता-

१—एतावद्भागोऽस्माभिर्लब्धः ।

पेधार्थं ज्ञानमुपयुज्यते । नच देहाध्यासस्य कारणत्वम् । 'ब्रह्मार्पणं ब्रह्महिव'रित्यादिस्मृतेः । तस्मादन्योन्योपयोगित्वे न कोपि दोषः । क्रियाज्ञानयोः स्वातच्च्येण पुरुपार्थसिज्यर्थं भिन्नतया शास्त्रप्रवृत्तिः ।

गोस्वामिश्रीममुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

ननु ब्रह्मज्ञानस्य केन प्रकारेण कर्मोपयोगित्वमित्यत आहुः—'अत्यन्ते'ति। यद्यपविद्यावद्दिपयाण्येव शास्त्राणि तथाप्यत्यन्ताविद्यावतो यज्ञाधिकारो नास्ति। तस्य देह एवाऽत्मा। न तदितिरक्तोऽभिमानी। तथा च देह गते कस्येदं पारलौिककं फलमात्मनो नष्टत्वाद्दृष्टत्वाचास्तीति निश्चयोऽपि
न वक्तुं शक्यत इतिज्ञानवतः कुत्र यज्ञेष्वधिकारः। तस्माद्देदान्तैरापाततो देहाऽतिरिक्तात्माऽस्तित्वे
प्रतीते यज्ञाधिकारसम्भवात्तज्ञानमत्रोपयुज्यत इत्यर्थः। ननु वेदान्तैः संघाताद्भिन्नत्वेनाऽऽत्मप्रतीतावध्यासस्य निवृत्तत्वात्कथं कर्मकरणमित्यत आहुः—'न चे'ति। तत्र हेतुः—'ब्रह्मापणिमि'ति। यद्यपि प्रज्ञायेयेत्यादिना, वाचारम्भणं विकार इत्यादिना च वेदान्तानां द्वेधावोधनप्रकारस्य
दृष्टत्वान्नानात्वप्रतीतावपि ब्रह्मावगतेः सम्भवात्कर्मकृतावप्यनुपपत्त्यभावः प्रत्यक्षत एव श्रुतिसिद्धोऽस्ति। तथाप्यधिकं तत्रानुप्रविष्टमित्यनुसन्धाय स्मृत्युपन्यास इति ज्ञेयम्। उपसंहरन्ति—
'तस्मादि'ति। नन्वेतयोः पुरुपार्थपर्यवसायित्वेन तुल्यत्वे 'अथातो धमेव्रह्मिज्ञासं'ति प्रतिज्ञाय
गोस्वामिश्रीमिहिरिधरविरचितं विवरणम्।

व्रह्मज्ञानवता कियमाणे यज्ञे आविभीवित्वम् । तथैव पुराणेषु श्रूयत इति भावः । ननु श्रुतौ कर्मफलश्रवणात् लौकिकफलमुद्दिश्य कर्मणि प्रवृत्तिर्वह्मज्ञस्यानुचितेत्यत आह—किञ्चेति । ब्रह्मफलस्यापि
ब्रह्मज्ञानफलस्यापीत्यर्थः । अत्र श्रुतिसम्मतमाहुः—'य एवं वेदे'ति। भृगुप्रपाठकस्थेयं श्रुतिः । इदानीं
देहाध्यासवतः पुरुषस्य यज्ञाधिकारत्वं खण्डयन्ति—अत्यन्तेति। न चेति। न हीत्यर्थः । ब्रह्मापणमिति। तथाच 'परे वास्मि सन्यज'इति श्रुतिप्रामाण्यादिष अध्यासस्य कारणता नास्तीत्यपि मन्तन्यम् ।
श्रीलाळभद्रकता गृहार्थवीषिका।

'लौकिकत्वादि'ति। य एवं वेद् प्रतितिष्ठिति अन्नवानिति लौकिकफलश्रवणादित्यर्थः । नतु कर्मत्वेन देहाध्यासत्वेन कार्यकारणभावाज्ज्ञाने देहाध्यासस्य नाशात्कथं ज्ञानिनः कर्मप्रसिक्तिरित्याश्च्य समाद्यते—'न च देहाध्यासस्य'त्यादिना । देहाध्यासस्य यज्ञं प्रति कारणत्वं नास्ति । व्यतिरेकव्यभिचारादित्यर्थः । व्यतिरेकव्यभिचारं प्रदर्शयन्ति—'न्नह्मापणं न्नह्महिविरि'त्यादि । 'स्मृतेरि'ति । अर्प्यते हिविभिः क्षिप्यते येन तत् अर्पणं जुह्वादि, तत् नह्म । हिविर्ह्यमानं द्रव्यं घृतादि, तदि नह्म । होमाधिकरणभूतोधिरिष । न्नह्मणाः नह्मस्त्रपण यजमानेन । यजमानोऽपि भगवदीयशीमदिक्षारामप्रणीतः प्रदीपः ।

विद्यावतो देहस्यैवात्मत्वेन निर्णयात् यज्ञादिफलस्य च देहोत्तरकालीनत्वेन श्रवणात्कस्य फलं भवि-ष्यतीति बुद्धा तादृशस्य यज्ञादाबुपेक्षासम्भवेनानिधकारादित्यर्थः । तिन्निषेधार्थे अत्यन्ताविद्यावतो यज्ञाद्यधिकारिनपेधार्थम् । कारणत्वं यज्ञादौ कारणत्वम् । ब्रह्मापेणिमत्यादि । तथा च कर्तृकर्मा-दिस्विस्मिन्नुपस्करे ब्रह्मत्वेन ज्ञानादेव ब्रह्मात्मफलस्योक्तत्वात् नाध्यासस्य कर्मणि तत्फले वा कारण-तेति भावः ।

सिद्धान्तमुपसंहरन्ति—तस्मादिति । तथा च ब्रह्मज्ञानस्य देहात्ममितिनिरासकतया यज्ञादौ यज्ञानां चान्तःकरणशुद्धिद्वारा प्रारब्धसमापनद्वारा वा ब्रह्मविद्यायामुपयोगे न कोपि दोप इति फिलतम् ।

# किञ्च, वेदान्तवाद्भयानामस्मिञ्छास्त्रे समन्वय एव प्रतिपाद्यते सन्देहनिराकरणद्वारा ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

शास्त्रारम्भस्योचितत्वात्कथं भिन्नतया प्रतिज्ञापूर्वकं तत्प्रवृत्तिरित्यत आहुः—'क्रियाज्ञानयोरि'ति । स्वरूपज्ञानपूर्वकं कृतस्य कर्मणोऽसम्भावनाविपरीतभावनानिवर्तकात्मज्ञानस्य चान्योन्यनैरपेक्ष्येणाऽपि पुरुपार्थत्वमस्ति, समत्वादिति ज्ञापनार्थं भिन्नतया तत्करणमित्यर्थः । यदुक्तं वेदान्तवाक्यानि तात्पर्येणैतस्यैवाऽर्थस्य प्रतिपादकत्वेन सम्यगनुगतानीति समन्वयस्य सत्त्वाच्छास्त्रयोनित्वं ब्रह्मणः कथिमव नेति वक्तं शक्यमिति तत्राहुः—'किश्चे'ति । सिद्धवद्भेतुत्वेन निर्देशात्समन्वयोऽनेनैव सिद्धश्चेदिसंगरछास्त्रसमन्वयप्रतिपादके सन्देहिनराकरणपूर्वकं समन्वयप्रतिपादनं व्यर्थमेव स्थात् । गोस्वामिश्रीमद्विरिधरवितं विवरणम् ।

शाङ्करमतेऽप्यन्योन्योपयोगित्वं स्वीकर्तव्यमित्युपसंहरन्ति—तस्माद्धित । ननु परस्पराकाङ्कृत्वेनैकवा-क्यत्वादेकशास्त्रत्वमेव स्यादित्यत आह—क्रियेति । स्वातन्त्रयेणेति । धर्मार्थकामरूपे त्रिवर्गे साधनीय

#### श्रीलाऌभट्टकृता गूढार्थदीपिका।

बह्मैन । हुतं होमोऽपि ब्रह्म । तेन प्राप्तच्यं फलमिप ब्रह्मैन । इत्यं ज्ञानवता निरध्यस्तेनापि यज्ञकरणादध्यासाभावेऽपि यज्ञसत्वान्नाध्यासस्य यज्ञं प्रति कारणतेत्यर्थः । नन्वन्योन्योपकारकत्व एकयैव
मीमांसया कुतो न चारितार्थ्यमित्याकाङ्कायामाहुः - कियाज्ञानयो रि'त्यादिना । पूर्वकाण्डप्रतिपाद्यायाः कियाया, उत्तरंकाण्डप्रतिपाद्यस्य ज्ञानस्याऽन्योन्यसाहाय्यं विनापि पुरुपार्थसाथकता वर्तत
इति सूचनाय भिन्नतया मीमांसाद्वयप्रवृत्तिरित्यर्थः । शास्त्रयोनित्वपूर्वपक्षनिराकरणाय समन्वयादिति
हेतुरुपन्यस्तस्तं दूपयन्ति किश्च वेदान्तवाक्यानामि'त्यादिना । समन्वयरूपस्य हेतोः सावनाय
व्यासचरणानां प्रवृत्तिः । हेतोः साम्प्रतमसिद्धत्वादसिद्धहेतुना न साध्यसिद्धिरिति भावः । सिद्धव-

## भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

नन्वेतं पूर्वोत्तरकाण्डयोरेकैकेन फले सम्पादनीये तदन्यस्य सहकारिकारणताकल्पन एकशास्नत्वमेव स्यान्न तु पूर्वोत्तरमीमांसेतिशास्त्रद्वयमित्यत आहुः—िक्तिथेत्यादि । स्वातन्त्रयेणेति । निष्कामकर्मानुष्ठानेन मोक्षः सकामस्य च त्रिवर्ग एव फलं निष्कामज्ञानिनो मोक्षः सकामस्य तु प्रजापश्चादिरूपमेव फलिति तत्र काम्यफले परस्परस्योपयोगाभावो यतोतः स्वातन्त्रयेणेत्यर्थः । पुरुषार्थसिच्झ्यर्थे त्रैवर्गिकपुरुषार्थ-सिद्ध्यर्थम् । इत्यं च तादृशफल उभयोः स्वातन्त्रयान्नैकशास्त्रतागन्धोपीति भावः ।

एवं पूर्वोक्तग्रन्थेनेतरेपां वेदान्भिज्ञत्वं प्रतिपाद्य स्त्रार्थानभिज्ञत्वं प्रदर्शयितुमाहुः—िकिश्व वेदान्तेत्यादि । अत्र शङ्कराचार्येः सर्वज्ञसर्वशक्तिमदुत्पत्यादित्रितयकर्तृ ब्रह्मेति वेदान्तेरवगम्यत इति प्रतिज्ञाय समन्वयादितिहेतुस्तत्रोक्तः । समन्वयश्च सर्ववेदान्तवाक्यानां तात्पर्यकल्पनया सृष्ट्यादिकर्तृ-त्वराभेन । तत्र ब्रह्मपक्षकं सृष्ट्यादित्रितयकर्तृत्वसाध्यकं नानावेदान्तवाक्यसमन्वयहेतुकमनुमानं केवलव्यतिरेकि तेपामभिमतम् । एवं मतान्तरेपि रामानुजादीनां वोध्यम् । इदं च तेपां निरूपणं, पूर्व-मीमांसकेः सर्ववेदान्तवाक्यानां कर्मविध्यपेक्षितब्रह्मस्करपदेवतासमर्पकत्वेन कर्मविध्यकवाक्यतया प्रामाण्यमुपासनादिविधिशेषतया वा प्रामाण्यमिति पूर्वपक्षित्रं तत्समाधानाय समन्वयादिति हेतुरुपन्यस्तः सोनुचिततर इति सूत्राज्ञानं वोद्धव्यम् । अनौचित्यमेवोपपादयन्ति—'अस्मिक्ति'त्यादिना । व्यास-स्त्ररूपे शास्त्रे। समन्वय एव कर्तृत्वभोक्तृत्वप्रतिपादकवेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वय एव । सन्देहेति

तत्कथं सिर्द्धवद्धेतुत्वेन निर्देशः । अग्निमवैयर्थं च स्यात् । नच प्रतिज्ञागर्भितहेतुत्वम् । अनुपयोगात् । गौणमुख्यभावे परं विवादः । नच येन रूपेण समन्त्रयो मतान्तरस्थैविं-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दूषणान्तरमाहुः—'अग्निमे'ति । अग्निमस्य विरोधनिराकरणस्य समन्वयार्थत्वात्तस्य पूर्वमेव तिसद्धौ तद्देयर्थ्य दुष्परिहरमेव भवेत् ।

ननु यथा ब्रह्मजिज्ञासेति प्रतिज्ञाय ततस्तस्यैव प्रपञ्चः सर्वस्मिन्निप शास्त्रे, तथेदमिप समन्वयत्र-तिज्ञाप्रतिपादकमिति कृतो वैयर्थ्यमित्याशंक्य निराकुर्वन्ति—'न चे'ति । तत्र हेतुमाहुः—'अनु-पयोगादि'ति । समन्वयादीनां चतुर्णां विचारस्य ब्रह्मजिज्ञासाऽनितिरिक्तत्वात्तस्त्रतिज्ञैव चारितार्थ्ये भिन्नतया तस्या अनुपयोगात् । तस्मात्कर्मब्रह्मणोः परस्परोपयोगित्वादेकरूपत्वाच न सिद्धान्तस्याऽपि सङ्गतत्विमिति निर्विवादमेव सर्वं पूर्वोक्तम् । उपादानत्वेऽभ्युपगम्यमाने विवादस्थलं प्रदर्शयन्ति— गोस्हामिश्रीमिहिरिधरविरचितं विवरणम् ।

उभयोः स्वातच्येणेत्यर्थः । इतःपरं सर्वेषां मते स्त्रानिभज्ञत्वमाहुः—िकंचेति । सिद्धवद्धेतुत्वेनेति । शक्कराचार्येरुत्पत्त्यादित्रयकारणीभूतं व्रह्म पक्षीकृत्य वेदान्तशास्त्रगम्यत्वं साध्यते । समन्वयादिति हेतुः । तत्र सर्वेषां वेदान्तवाक्यानां व्रह्मणि तात्पर्यात्समनुगतत्वादिति हेतुवाक्यार्थः । तत्रैवं विचार्यते । सकलशास्त्रसमाह्यनन्तरं सन्देहनिराकरणद्वारा सर्वेषां वेदान्तवाक्यानां व्रह्मणि समन्वयः सिद्धो भविष्यति । आदौ तु तस्यासिद्धत्वात् सिद्धत्वेन हेतुनिर्देशः कथिमति । इदं च सर्वेषां मत एताद्वशहेतुनिर्देशस्य सत्वाद्द्पणं वोध्यम् । वैयर्ध्यमिति । अग्रिमग्रन्थे वाक्यानां समन्वय एव साध्यते । सिद्धे सिति वैयर्ध्यमिति भावः । ननु यथा प्रतिज्ञा बुद्धिस्थसाध्यग्रन्थविषयिणी तथाऽयं हेतुरिप बुद्धिस्थः प्रतिज्ञागिर्भेत एवेति सिद्धो हेतुर्न दुष्ट इत्याशयेन शङ्कन्ते—नचेति । प्रतिज्ञागिर्भितहेतुत्वं समन्वयं साधियिष्य इति प्रतिज्ञाविषयीभृतहेतुत्वम् । उत्तरयन्ति—अनुपयोगादिति। मोदाँदि (१) मतिराकरणं तु हेतुप्रयोगं विना

श्रीलाॡभट्टकृता गृहार्थदीपिका।

न्निर्देशे दूपणान्तरमाहुः—'अग्रिमे'त्यादिना । समन्वयस्य सिद्धत्वेऽग्रिमवेदान्तस्वाणां वैयर्ध्यमित्यर्थः । 'न च प्रतिज्ञागर्भिते'त्यादि । समन्वयरूपो हेतुः प्रतिज्ञागर्भितः प्रतिज्ञायमानोऽस्त्यतः साध्यत्वे-ऽपि सिद्धवन्निर्देशदोपो न, व्यासचरणैः प्रतिज्ञातस्य सिद्धत्वादित्याशङ्का समाद्धते—'अनुपयो-भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

उक्तार्थानां ब्रह्मणि सन्देहिनिरासायेत्यर्थः । तत्कथिमित्यादि । तथा च ब्रह्मणि विरुद्धार्थप्रतिपादकत्वेन प्रतीयमानसकलवेदान्तानां समन्वयनिश्रयार्थमेव व्यासशास्त्रस्य प्रवृत्तिरिति सन्दिग्धः समन्वयः कथं सिद्धत्वेन निश्चयविषयत्वेन निर्दिष्टः । वादिनं प्रति पूर्वपक्षिनिरासकत्वेन प्रयुक्त इत्यर्थः । दूषणान्त-रमाहः—अग्निमेत्यादि । आदावेव समन्वयनिर्णये समन्वयनिर्णयार्थं वक्ष्यमाणात्रिमशास्त्रस्य वैफल्यं स्थादित्यर्थः । नन्वग्रे करिष्यमाणग्रन्थं बुद्धिस्थीकृत्यायं ग्रन्थो मया कियत इतिवदग्रे समन्वयं साधिव्य इति मनसा प्रतिज्ञाय समन्वयादिति हेतुरुपन्यस्त इत्यत आहुः—'नच प्रती'त्यादि । प्रतिज्ञागिनितः अग्रे समन्वयं साधिविष्य इतिप्रतिज्ञाकर्मीमृतः । अनुपयोगादिति । तथा च

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'गौणमुख्ये'ति । तदुपादानं गौणं प्रकृतिगुणसम्बन्धसिहतं, मुख्यं तद्रहितं वेति विवादः कदाचि-त्सम्भवेत्स त्वीक्षतेरित्यादिभिः परिहृतो भविष्यतीति नाऽनुपपत्तिः काचिदिति भावः ।

मतान्तरीयसमन्वये दूपणान्तरमप्याहुः—'न चे'ति। अग्र ईक्षतेनिश्चाब्दिमत्याबिधिकर-णेषु। तत्र ब्रह्मण एव सर्वत्राऽनुस्यूतत्वेनोप्रादानत्वं सर्वरूपत्वेन तत्तच्छव्दवाच्यत्वं चेति निर्णयः प्रतीयते। यथाऽस्य लोकस्य का गतिरिति आकाश इति होवाच सर्वाणि ह वा हमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पचन्ते आकाशं प्रत्यस्तं यन्तीत्यादौ जगत्कारणं भूताकाशो ब्रह्म वेति सन्देहे सूत्रकार आह—आकाशस्तिष्ठिङ्गादिति। आकाशो जगदुत्पत्त्या-गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम्।

न भविष्यतीति तस्य बुद्धिस्थत्व उपयोगाभावादित्यर्थः । गौणमुख्यभावेति । अस्माभिरिव मीमांसकैर्वे-दान्तानां ब्रह्मप्रतिपादकत्वं स्वीकियत एव । परन्तु पूर्वकाण्डे शेषत्वरूपगौणत्वेनाऽस्माभिस्तु मुख्यत्वे-नेत्येवंरूपस्य गौणमुख्यभावे विवादस्य सत्वात्तत्र हेतुप्रयोगस्योपयुक्तत्वम् । ब्रह्मप्रतिपादकत्वे तु विवादा-भावात्समन्वयरूपहेतुप्रयोगोऽनुचित इति भावः । विवाद इति । नतु ब्रह्मप्रतिपादकत्व इति शेषः । ननु सम्यक् मुख्यत्वेन ब्रह्मप्रतिपादनं समन्वयश्चदार्थः । एवं च हेतुप्रयोगस्यौचित्यमित्यतो दूपणान्तर-माहुः—न चेति । अस्तीत्यनेनान्वितं येन रूपेण यावद्धर्मशून्यत्वेन रूपेण समन्वयः । सर्वेषां वेदान्त-श्रीलाखभद्दकृता गृहार्थदीपिका ।

मीमांसकैः कर्मविध्यपेक्षितकर्मसम्यन्धित्रह्मा रूपदेवताप्रकाशकत्वेन वेदान्तानां कर्मविध्येकवाक्यतया प्रामाण्यं स्वीक्तियते, तत्र तन्मतं दूषियत्वा स्वात्र्र्यण त्रह्मणि वेदान्तानां प्रामाण्यं व्यवस्थापियतुमेष हेतुर्भविद्धरुद्धावनीयः स चासिद्धो वादिविजयाहेतुरित्यतुपयोगादित्यर्थः। तन्मतदूपणार्थं व्यासानां समन्वयरूपरेषुत्तसाधनमित्यप्यप्रयोजकिमत्याहुः—गौणेत्यादि। तथा च वेदान्तानां त्रह्मणि समन्वयर्त्तरिप स्वीक्तियत एव परं कर्मविधिशेषतया न तु स्वात्र्र्थयणेति तादृशसमन्वयसाधनमिप न व्यासाभिप्रेतिमत्यिप दूषणं वोध्यमित्यर्थः। मायावाद्यभिमतसमन्वयस्वरूपं दूषितुमाहुः—'न च येने'त्यादि। तथा च सर्वविशेषरून्ये निर्धमेके त्रह्मण्यध्यारोपापवादाभ्यां सर्ववेदान्तानां समन्वयो भवदिभमतः, स च न व्यासिवचारगोचरोत्र ईक्षतेनीशव्दिमित्यारभ्यासमाप्ति सधर्मके व्रह्मण्येव वेदान्तानां समन्वयस्य व्यासिवचारगोचरत्वादित्यर्थः। ननूपादानाभिन्ननिमत्तकारणं व्रह्मेतिवादिनां सर्वेषाभेव मते 'जन्माद्यस्य यतः' 'शास्त्रयोनित्वात्' 'तचु समन्वया'दितिस्त्रद्वयेनैव सर्ववेदान्तिसिद्धान्तस्य निश्वयान्त्विनिमत्तकारणत्वानां व्रह्मणि सिद्धेरयेतनवेदान्तारम्भवैयर्थ्यं, स्त्रद्वयेनैव सर्ववेदान्तिसिद्धान्तस्य निश्वयान्तिमित्तकारणत्वानां व्रह्मणि सिद्धेरयेतनवेदान्तारमभवैयर्थ्यं, स्त्रद्वयेनैव सर्ववेदान्तिसिद्धान्तस्य निश्वयान्तिमत्तकारणत्वानां व्रह्मणि सिद्धेरयेतनवेदान्तारमभवैयर्थ्यं, स्त्रद्वयेनैव सर्ववेदान्तिसिद्धान्तस्य निश्वयान्तिस्यान्तस्य निश्वयान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्यान्तिस्

चारितस्तथाये सूत्रेषु निर्णयोस्ति । शास्त्रारम्भस्तु प्रथमसूत्र एव समर्थितः । तस्मात् सम-वायिकारणत्वमेवानेन सूत्रेण सिद्धम् ।

ननु कारणत्वमेवास्तु ब्रह्मणः, किं समवायिकारणत्वेन ? । विकृतत्वञ्च स्यातु । र्थरूपत्वेन कार्यस्यायुक्तता च । तस्मादनारम्भणीयमेवैतत्सूत्रमिति चेत्-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

दिकारणत्वेनोक्तः परमात्मैव । तिलङ्कात्तस्यैव ब्रह्मण उपादानत्वेनाऽनुस्यूतत्वादिलिङ्कादित्येवमादि-प्रकारेणैव ब्रह्मणः सर्वत्र समन्वयस्य प्रतिपादनान्न मतान्तरीयः समन्वयः सूत्रकारसम्मतोऽस्ती-त्यर्थः । नन्वेवं स्त्रद्वयेनैव सर्वज्ञं सर्वशक्ति जगदुपादानकारणं त्रह्मेतिज्ञानस्य सम्भवादये शास्त्रारम्भो-उनर्थक एव कस्मान्न भवतीत्यत आहुः — 'द्यास्त्रारम्भ' इति । शास्त्रस्य सन्देहवारकत्वेन यस्मि-न्नेव विषये विशयस्तत्रैव शास्त्रप्रवृत्तिः साथिंकेति प्रतिज्ञासूत्रव्याख्यान एव समर्थितमित्यर्थः ।

एवं सूत्रार्थं निरूप्योपसंहरति—'तस्मादि'ति । यस्मान्मतान्तरीयः समन्वयो न सूत्रकार-सम्मतस्तस्मादुपादानकारणत्वमेवानेन सूत्रेणोच्यत इति सिद्धमित्यर्थः । ननु न वयं कारणत्वं व्यासे-धामः, किन्तूपादानत्वम् । न ह्युपादानत्वे तत्र कश्चनोत्कर्षः सिद्धचति । प्रत्युताऽनिष्टस्यैव प्रसक्तिरि-त्याह पूर्वपक्षी—'नन कारणिम'ति । यद्विपरिणामि तद्विकृतमिति व्याप्तेः । द्षणान्तरमाहः— गोस्वामिश्रीमद्विरिधरविरचितं विवरणम् ।

वाक्यानामिति शेषः । मतान्तरस्थैर्मायावादिभिः । तथा—तेन रूपेण निर्णयो नास्तीति पूर्वेणान्वयः। तथा चाग्रिमस्त्रेषु सर्वत्र कर्त्रादिरूपेणैव तत्तद्वाक्यानां ब्रह्मप्रतिपादकत्वं निःसन्दिग्धमिति नायं हेतुप्रयोग उचित इति भावः। ननु सर्वत्र श्रुत्या सिद्धार्थ एव प्रतिपाद्यते चेत्तत्र सन्देहं एव नोदेतीति शास्त्रारम्भो व्यर्थ इत्यत आहुः-द्वास्त्रेति । गौणतापत्तिरजिज्ञास्यत्वं चेत्यादिस्थेठे । उपसंहरन्ति-तस्मादिति । ननु विकाराभावार्थं केवलकारणतास्त्रीकार एवास्त्वित्याशयेनाऽऽशङ्कते—निवति । नन्वात्मपदस्वा-रस्यादेवाविकृतत्विमिति पूर्वमेवोक्तमित्यतो दूषणान्तरमाहुः - अनर्थेति । कार्यस्यानर्थरूपत्वेन विना-श्रीलाल्भट्टकृता गृढार्थदीपिका।

समवायिकारणम् । कुतः समन्वयात् । अस्ति-भाति-प्रियत्वेन सर्वत्रान्वयात् । इह सर्वत्राऽन्वयोत्तया शुद्धं ब्रह्मेवोक्तम् । व्यापकत्वनिर्देशात् । ततश्च शुद्धस्य निर्गुणब्रह्मण एव जगत्समवायिकारणता-सिद्धः । अत एव गौणश्चेन्नात्मशब्दादित्यनेन गौणत्वं परिहरिष्यते । 'अनर्थरूपत्वेने'ति । कार्यस्याऽनर्थरूपत्वेनेत्यर्थः । 'अयुक्तता चे'ति । समनायिकारणत्वस्याऽयुक्तता चेत्यर्थः । यदि

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

दिखत आहुः - दाास्त्रारम्भेत्यादि । तथा च यत्र यत्र विरुद्धवादिसम्पादितो वेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वये सन्देहस्तत्र सर्वत्र सन्देहिनरासार्थं सकलव्यासशास्त्रोपयोग इति प्रथमसूत्रविचारे एवास्माभिः समर्थितमिति न वैयर्थ्यशङ्कालेशोपीति भावः । सिद्धान्तमुपसंहरन्ति—'तस्या'दित्यादिना । तस्मात् सर्वज्ञत्वसर्वशक्तिमत्त्वयोर्वह्मणि जगत्कारणत्वस्य च वेदसिद्धत्वं तत्र हेतुत्वेन समन्वयादित्यस्योपन्यासः कृतस्तस्य पूर्वोक्तरीत्या द्वितत्वादित्यर्थः । अनेन सूच्चेण 'तत्तु समन्वयादि'तिसूचेणेत्यर्थः ।

वादी शङ्कते - निन्दत्यादि । कि मित्यादि । समवायिकारणत्वे ब्रह्मणो न कोप्युत्कर्षः सिद्धा-तीत्यर्थः । विकृतस्विमिति । यत्परिणामि तद्विकृतमितिन्याप्तेरित्यर्थः । कपाठं दृष्टान्तः । दूषणान्तर-माह-अनर्थेत्यादि । ब्रह्मणः समवायिकारणत्वे समवायिकारणस्य च कार्यरूपतेतिसिद्धान्तात् मैवम् । सर्वोपनिषत्समाधानार्थं प्रवृत्तः सूत्रकारः । तद्यदि ब्रह्मणः समवायित्वं न ब्रूयात् भूयानुपनिषद्भागो व्यर्थः स्यात् । 'इदं सर्वं यदयमात्मा' 'आत्मैवेदं सर्वं' 'स सर्वं भवति 'ब्रह्म तं परादा'दित्यादि, 'स आत्मानं स्वयमकुरुत' 'एकमेवाद्वितीयं 'वाचारम्भणं विकार' इत्यादि, एवमादीनि वाक्यानि स्वार्थे वाधितानि भवेयुः ।

नन्वेवं निःसन्दिग्धत्वात् कथं सूत्रप्रवृत्तिः ?।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'अन्थें'ति। कार्यस्याऽनर्थरूपत्वेनोपादानस्याऽपि तदभिन्नत्वेन तद्रपत्वप्रसक्तेरयुक्ततैवोपादानत्वस्येति शेषः। उपसंहरन्ति—'तस्मादिं'ति। यस्मात्पूर्वोक्तदूषणापत्त्यपरिहारान्नोपादानत्वं ब्रह्मणस्त-स्मान्त्वन्मत उपादानत्वसमर्थकिनदं सूत्रमनारम्भणीयमेवेति श्चितेऽत्र सिद्धान्तमाहुः—'मैविमे'ति। शास्त्रस्य सन्देहवारकत्वेनदं सर्वं यद्यमात्मा आत्मेवदं सर्वं भवतीत्यादो ब्रह्मण एव सर्वरूपत्वोक्तः समवायित्वस्य श्रुतिसम्मतत्वात्तत्र यानि कानिचिद्दूषणानि प्रतीयमानानि तानि चेत्सूत्रकारो न निवारयेत्तदा शास्त्रस्य तावत्यंशेऽशास्त्रत्वं, ब्रह्मणः समवायित्वाभावेन तावन्ति वाक्यानि च खार्थे वाधितान्येव भवयुस्तस्मान्नारम्भणीयमेवैतदिति प्रलपितमात्रम्। नतु तत्र यद्यपादानत्वं स्पष्टमेव प्रतीयते तदा तु तस्याऽनारम्भणीयत्वमेव प्रसज्येत । सन्देहं विना शास्त्रस्यान्तर्यक्षित्रवितं विवरणम्।

शित्वेन । अयुक्ततेति । ब्रह्मणः कार्ये समन्वयेऽयुक्तता । विनाशित्वं स्यादित्यर्थः । समाधानमाहुः—मै-विमिति । समाधानार्थं विरुद्धवाक्यानामेकवाक्यातासम्पादनार्थम् । व्यर्थः स्यादिति । खार्थेऽप्रामण्यात् व्यर्थः स्यादित्यर्थः । ब्रह्मणः समवायित्वाभावे वहूनां वाक्यानामसङ्गतत्वमुक्तं तन्मध्ये कानिचिद्दर्श-यन्ति—इदमिति । वाक्यसप्तकम् । प्रथमं मैत्रेथीब्राह्मणे । तत्र सर्वस्मित्रात्माभेदः प्रतिपादितः । स च समवायित्वमन्तरेण न घटते । द्वितीयं छान्दोग्ये सनत्कुमारनारदसंवादे । तृतीयं पुरुषविधव्राह्मणे । चतुर्थं मैत्रेयीब्राह्मणे । तत्र सर्वमिदमात्माभिन्नमिति यो वेद तं प्रति ब्रह्म परादात् सः अमृतत्वाभावरूपं पराभवं प्राप्तयादित्यर्थः । पञ्चमं तैत्तिरीये ब्रह्मवित्वपाठके । तत्रैकस्यैव कर्तृकर्मभावः समवायित्वमन्तरेण न श्रीलाह्मम्बन्नता गृहार्थदीपिका ।

समवायिकारणं व्रह्माङ्गीकियते तदा समवायिकारणकार्ययोरभेदात्कार्यधर्माः कारणेऽप्यायान्तीति व्रह्मणोऽपि जगित्रष्ठतुच्छत्वादिधर्मवत्त्व स्यादिति भावः । 'एतत्सूत्रमि'ति । समन्वयसूत्रमित्यर्थः । 'प्रपश्चरूपप्रतिपाद्कानामि'ति । समवायिकारणतानिरूपणे कार्यकारणयोरभेदात्प्रपञ्चरूपता वृह्मणः सिद्ध्यतीति समवायिकारणत्वप्रतिपादकानां, इदं सर्वे यद्यमात्मा आत्मैवेद् सर्वे स सर्वं भवति आत्मान स्वयमकुरुत बहुस्यां प्रजायेयेत्यादीनां मुख्यार्थवाधकत्वं

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

त्रह्मणः कार्यतापत्तिक्तपानर्थत्वापत्तेरित्यर्थः । पूर्वपक्षमुपसंहरन्ति—तस्मादिति । अनारम्भणीयं समवायिकारणताप्रतिपादनाय नारम्भणीयमित्यर्थः ।

सिद्धान्तमाहुः — 'मैच'मिति । समवाधित्वं उपनिपत्सिद्धं समवायित्वम् ।

नतु त्रह्मणः समवायिकारणतायाः श्रुतिसिद्धत्वे सन्देहाभावाद्याससूत्रप्रवृत्तिस्तत्रापार्थेत्यत आहुः—नन्वेविमत्यादि । उच्यते, अस्थूलादिवाक्यान्यपि सन्ति सर्वत्र प्रपञ्चतद्धर्मवैलक्षण्यप्रतिपादकानि, ततो-न्योन्यविरोधेनैकस्य मुख्यार्थवाधो वक्तव्यः । तत्र स्वरूपापेक्षया कार्यस्य गौणत्वात् प्रपञ्च-रूपप्रतिपादकानामेव कश्चित् कल्पयेत्, तन्माभूदिति जन्मादिसूत्रवत् समन्वयसूत्रमपि सूत्रितवान् । तथा च अस्थूलादिगुणयुक्त एव अविक्रियमाण एवात्मानं करोतीति वेदा-न्तार्थः सङ्गतो भवति । विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वं तु ब्रह्मणो भूपणाय ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिंता अणुभाष्यव्याख्या।

ऽप्रवृत्तेरित्याहुः—'निन्व'ति । अत्र समाधानमाहुः—'उच्यत'इति । यद्यपि समवायित्वं निस्सिन्दिग्धमेव प्रतिपाद्यते तथाप्यस्थूलादिवाक्येषु कार्यतद्धमेवैलक्षण्यस्य च प्रतीयमानत्वाद्धविति
संशयः । श्रोतत्वाऽविशेषादेकतरवाधस्याऽशक्यवचनत्वात् । न च संशय एवाऽस्तु किं वाधकमिति वाच्यम् । वेदान्तवाक्यानां शक्तितात्पर्याऽवधारणरूपस्य श्रवणस्याऽसिद्धौ सर्वमेव नश्येत् ।
अत एकतरिनश्चयार्थं धर्मिप्रतिपादकस्योपजीव्यत्वात्सर्वात्मना वाधासम्भवाद्धमप्रतिपादकस्यापि श्रोतत्वात्सर्वथा वाधाभावेऽपि परिचायकत्वाद्यम्युपगमेन मुख्यार्थवाधे सर्वोपपत्तिरिति कश्चित्कल्पयेत्तिन्विधार्थं समन्वयस्त्रं प्रयुक्तवानस्त्रकारः, प्रधानादीनां कारणत्विनराकरणपूर्वकं ब्रह्मकारणत्वप्रतिपादकजनमादिस्त्रवत् । ततो यञ्जातं तदाहुः—'तथा चे'ति । ननु प्रपञ्चतद्धमेवैलक्षण्यं, तद्रप्र-

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

सम्भवित । पष्ठं छान्दोग्ये । सप्तमं तु स्पष्टमेव समवायित्वं वदित । तस्मात् सामान्यकारणज्ञाने ज्ञाते सामान्यधमप्रकारकं ज्ञानं विशेषधमप्रकारकिज्ञासाजनकिमिति न्यायात् विशेषधमिजिञ्ञासानिवर्तकत्वेनेदं स्त्रमावश्यकिमिति भावः । पुनः शङ्कते—निव्वित । प्रचृक्तिरिति । तथाच स्त्रप्रवृत्त्यन्यथानुपपत्योक्त-श्रुत्या निःसन्दिग्धं समवायित्वं न प्रतीयत इति शङ्काकर्तुराशयः । समाधानमाहुः—उच्यत इति । 'अस्थूले'ति । अस्थूलमनिवत्यादीनीत्यर्थः । अपिना सिवशेषप्रतिपादकवाक्यसङ्कहः । नतु ततः किमित्यत आहुः—'तत्त' इति । मुख्यार्थे इति । शक्त्या प्रतिपाद्य इत्यर्थः । 'गौणत्वादि'ति । इच्छोत्तरं जायमानत्वेन गौणत्वादित्यर्थः । 'कल्पचेदि'ति । मुख्यार्थवाधकत्विमत्यादि । 'जन्मादि-स्त्रविदि'ति । कर्तृत्वं यथा प्रतिपादितं तथा समवायित्वमिप ब्रह्मणि प्रतिपादितं स्वमत इति ।

श्रीलाल्स्भट्टकृता गूढार्थदीपिका।

कश्चित्कलपयेदित्यर्थः । 'ततः कर्तृत्वमपी'ति । कर्मसापेक्ष ईश्वरः फलं ददातीत्येवं कर्माधीनताया-मीश्वरस्याङ्गीकृतायामनीश्वरताप्रसक्तौ स्वतन्नत्वाभावात्स्वतन्त्रः कर्तेत्यार्षलक्षणप्रसक्तिराहित्यात्कर्तृत्वं भज्येतेत्यर्थः ।

#### भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

उच्यते समवायिकारणतानिश्चयार्थं स्त्रप्रवृत्तेरावश्यकत्वमुच्यत इत्यर्थः । अन्योन्येत्यादि । सधर्मकिनिर्धर्मकप्रतिपादकवाक्यानां परस्परिवरोधेनेत्यर्थः । मुख्यार्थः शक्यार्थः । तन्न सधर्मकिनिर्धर्मकब्रह्मप्रतिपादकवाक्यानामन्यतरस्य मुख्यार्थवाधकल्पनायाम् । स्वस्त्पापेक्षया 'निष्कलं शान्त' मित्यादिवाक्यप्रतिपाद्यापेक्षया । कार्यस्य 'स एतावानास ऐतदात्म्यमिदं सर्वं स आत्मान ५ स्वयम- कुरुते'त्यादिवाक्यप्रतिपाद्यस्य लोकानां कार्यत्वेनाभिमतस्य । गौणत्वात् वादिनो गौणत्वाभिमानात् । प्रपञ्चस्त्रपेति । प्रपञ्चात्मकब्रह्मस्रोत्यादि । कल्पयेत् मुख्यार्थवाधं कल्पयेत् । तत् कार्यव्रह्मप्रतिपाद-

किञ्च, अन्यपदार्थसृष्टौ वैपम्यनैर्घृण्ये स्याताम् । कर्माधीनत्वे त्वनीशिता । ततः कर्तृ-त्वमिप भज्येत । ततः सर्वमाहात्म्यनाश एव स्यात् ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

त्वं चोभयमपि विरुद्धमिति कथमेकत्र तत्सम्भवः । सम्भवे वा विकृतत्वं कस्मान्न भवतीत्यत् आहुः—'विरुद्धे'ति । इदमेव हि तस्य सर्वतोऽधिकमाहात्म्यं यत्तद्रपुत्वेऽप्यविकृतत्विमिति विरुद्ध-धर्माश्रयत्वम् । नद्यन्यस्तादृशो दृष्टः श्रुतो वा । अत एवाऽद्वेतश्रुतिरिप संगच्छते । तस्यैव समवा-यित्वे साधकान्तरमाहुः—'किञ्चे'ति । 'अन्यपदार्थसृष्टावि'ति । भगवतो निमित्तत्वमात्रे-ऽभ्युपगते कार्यस्याऽन्यत्वमापद्येत । तथा च तत्सृष्टौ कांश्रित्सुखिनः कांश्रिद्दुःखिनः प्रलयं च कुर्वन्कथं विषमो निर्धृणश्च न भवेत् ।

ननु कर्मसापेक्षः सन्नेव तथा करोतीति कथमुक्तदूपणावकाश इत्यत आहुः—'कर्माधीनत्व' इति । यदि कर्मसापेक्ष एव फठं प्रयच्छेत्तदा तत्कर्म किमिति विचारणीयम् । ब्रह्म चेत्स दोपस्तद-वस्थ एव । अन्यच तत्सापेक्षत्वादस्वातन्न्यात्तद्धेतोरेवेतिन्यायेन च कर्मण एव तदुपपत्तावीश्वरत्वं कारणत्वं च भज्येत। हेतुव्यपदेशश्च विरुध्येत। तस्मात्सृष्टेरात्मक्तपत्वाऽभ्युपगम एव वैषम्यादिदोषपिरिहारो नाऽन्यथा। अत एवैष ह्येव साधु कर्म कारयित तं यमभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषित। एष उ एवाऽसाधु कारयित तं यमभो निनीषते। पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा

गोस्नामिश्रीमिद्धिरिवरिवतं विवरणम्।
सिद्धान्तमाहुः—'तथा चे'ति। सङ्गत इति निःसन्दिग्ध इत्यर्थः। तथा च विरुद्धवाक्यैः सन्देहे जाते सूत्रप्रवृत्तिरिति भावः। नतु विरुद्धधर्माश्रयत्वे कल्पना स्यादित्यत आहुः—'भूषणाये'ति। 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीते'त्यादिश्चतिप्रतिपाद्यत्वरूपभूषणसत्वे काल्पनिकत्वं नास्तीति भावः। नतु पूर्वसूत्रे कर्तृत्वसिद्धौ ब्रह्मणि विरुद्धधर्माश्रयत्वं सिद्ध्यत्येव तावतेव स्वाभिमतसिद्धौ सत्यां पुनर्बह्मणि समवायित्वस्वीकारो व्यर्थ एव, तदङ्गीकारे च विकृतत्वं गले पति। लोके घटादिविकारि-त्वस्य मृतिकादौ सत्वादिति समन्वयसूत्रं न कर्तृत्वमित्यत आहुः—'किश्चे'ति। 'अन्ये'ति। ब्रह्मणोऽन्यो यः पदार्थस्तदुपादानिका या सृष्टिर्यथा कुलालो मृदुपादानिकां घटादिसृष्टिं करोति तथा स्वीकृ-भगवदीयश्रमहिन्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

कानां मुख्यार्थवाधनम् । जन्मादीत्यादि । तथा च प्रकृत्यादीनां कारणतानिरासार्थं व्रह्मणः कारणतान्यवस्थापनाय यथा जन्मादिस्त्रं तथा व्रह्मणः समवायिकारणताव्यवस्थापनाय समन्वयस्त्रिमित्यर्थः । फिलतार्थमाहुः — तथाचेत्यादि । चेदान्तार्थः 'सर्वं खिलवदं व्रह्मे'त्यादिश्रुत्यर्थः । नतु प्रपञ्चतद्धर्भ-वैलक्षण्यं प्रपञ्चतद्धर्मरूपत्वं च व्रह्मणो विरुद्धमत आहुः । विरुद्धेत्यादि । भूषणाय निहं एताद्दन्योन्यः कश्चित्सम्भवति इति व्रह्मण एवासाधारणधर्मत्वाद्धपणायेत्यर्थः ।

अविकृतसैव समवायिकारणत्व उपष्टम्भकमाहुः—किञ्चेत्यादि । अन्येत्यादि । विद्यातिरिक्तपदा-र्थस्य ब्रह्मणः सष्टिकरणे । वैषम्येत्यादि । सष्टानां जीवानां दुःखादिकारणेन वैषम्यनैर्वृण्ये स्यातामित्यर्थः । ननु ग्रुभाग्रुभकर्माधीन एव परमात्मा जीवानां सुखदुःखे प्रयच्छति न त्वनधीन इति नोक्तदोष इत्यत आहुः—कर्मेत्यादि । अनीदिशता स्वतःसामर्थ्याभावः । ततः अस्वात्र्यात् । भज्येत 'स्वतन्नः कर्ते'ति तल्लक्षणादस्वात्रत्र्ये भज्येतेत्यर्थः । ततः कर्तृत्वभङ्गतः । सर्वमाहात्म्येत्यादि । कर्तृत्वान्य-थानुपपत्त्या कल्प्यमानं सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तिमत्त्वमिष भज्येतेत्यर्थः । नन्वेवमेवास्तु, अपैदार्थत्वात् । रज्जुसर्पवदयुक्तार्थकथनेपि न दोपः । 'सर्वं समाप्तोपि ततोसि सर्वे'मिति स्मृतेश्चेति चेत्—

## गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या ।

भवति पापः पापेन कर्मणेति । वैषम्यनैष्टृण्ये इति स्त्रं तु लोकबुद्ध्यनुसारि । अन्यथा फलमत उपपत्तेरित्यधिकरणं विरुध्येत । नन्वस्वात्व्यात्कर्तृत्वं भज्येतेति यदुक्तं तत्तु परमात्म- 'न्यकर्ता अभोक्ते'त्यादिभिस्तदभावश्रवणादित्याशङ्काहुः—'तत्त'इति । परमात्मनोऽकर्तृत्वे कर्तृ-त्वादिप्रतीतस्य सर्वस्यापि माहात्म्यस्य नाश एव भवेदित्यर्थः । नन्वकर्तृत्वस्येव माहात्म्यसाधकत्वात्त-देवाऽस्त्वित्यत आहुः—'निव्यंति । ननु तस्याऽकर्तृत्वे कार्यस्य विद्यमानत्वात्कत्रन्तराऽभावात्तस्रती-त्यनुपपत्तिरित्यत् आहुः—'अपदार्थत्वादि'ति । सर्वस्याऽपि कार्यजातस्याऽध्यासिकत्वेनाऽपदार्थन्वादित्यर्थः ।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

तायां सृष्टावित्यर्थः। 'वैषम्ये'ति। वैषम्यं च नैर्घृण्यं च वैषम्यनैर्घृण्ये। एकस्य सुखवत्त्वकरणमेकस्य दुःखवत्त्वकरणं वैषम्यं, दुःखादिसम्पादनं निर्दयत्वं च ब्रह्मणि स्यातामित्यर्थः। अस्मन्मते तु 'स आत्मान " स्वयमकुरुत' 'एकाकी न रमते' 'वहु स्यामि'त्यादि, 'निर्विकारी निरञ्जन' इति श्रुत्या निर्विकारित्वमपि स्वीकर्तव्यं, श्रुतिप्रामाण्यात्। स्वसृष्टौ स्वयमेव जगद्रपेण कीडतीति वैषम्यनैर्घृण्य-सम्भावनापि नास्ति। समवायित्वं विना जगद्रपत्वं च न सम्भवतीत्यतः समन्वयस्त्रं कर्तव्यमिति भावः। एतच द्वितीयाध्याये प्रथमे पादे वैषम्यनैर्घृण्येति सूत्रे व्युत्पादयिष्यते। ननु कर्माधीनत्वे वैषम्यादिदोषो नास्तीत्यत आहुः—'अनीिद्रात्ते'ति। पुनः शङ्कते—'निव्व'ति। अपवादार्थ-त्वादिर्थेति। अपदार्थत्वादित्यपपाठः। कर्तृत्वं श्रुत्या यत्प्रतिपाद्यते तदपवादार्थमेव वस्तुतः कर्तृत्वं व्रह्मणि नास्तीति न विरुद्धधर्माश्रयत्वमिति भावः। नन्वेवं विद्यमानार्थकथनरूपाऽप्रामाण्यापत्तिरत आह—'रञ्चसपैवदि'ति। अपथगामिनि वालके भयप्रदर्शनार्थं रज्जं प्रदर्श सर्पोऽयमित्युच्यते श्रीलाद्धभदृक्ता गृहार्थदीपिका।

ननु श्रुत्युक्तत्वात्कर्तृत्वं यथाद्रियते तथा श्रुत्युक्तत्वादकर्तृत्वमेव कुतो नाङ्गीक्रियत इत्याह— 'नन्वेवमेवास्तु' इति । अकर्तृत्वमेवास्त्वित्यर्थः । ननु तार्हे श्रुतिपठितस्य कर्तृत्वस्य का गतिरित्या-राङ्गाऽऽह—'अपवादार्थत्वादि'ति । श्रुतो कर्तृत्वं यदुक्तं तस्याऽपवादार्थत्वात् । कर्तृत्वमपवा-दार्थमुक्तम् । प्राप्तिं विना निपेधस्य कर्तुमशक्यत्वादिति भावः । नन्वस्तु कर्तृत्वकथनमपवादार्थं तथापि स हैतावानास स आत्मान स्वयमकुरुत्तेत्यादिवाक्यानां का गतिरित्याशङ्ग्य समाद्धते—'रज्जुसपवद्युक्तार्थे'त्यादिना । न ह्यत्र मृदो घटकारणतेव ब्रह्मणो जगत्समवायि भगववीयशीमदिक्षारामप्रणीतः प्रदीपः।

ननु निष्कलं शान्तिमित्यादिवाक्यप्रतिपाद्ये ब्रह्मणि कर्तृत्वादिधर्मशून्यत्वमेव माहास्यिमत्थं चोक्तधर्मरूपमाहात्म्यनाशे इष्टापितिरित्यत आहुः—नन्वेचिमत्यादि । एवमेव शुद्धस्य परब्रह्मणः कर्तृत्वादिधर्मशून्यत्वमेवास्त्वित्यर्थः । ननु ब्रह्मणोऽकर्तृत्वेतिरिक्तस्य च कर्तुरभावे प्रपन्नो न भवेदत आहुः—अपदार्थेत्यादि । तथा च नावस्तुनः खपुष्पादेः कर्त्राकाङ्कास्तीति भावः । नन्ववस्तुत्वे प्रपन्नस्य वस्तुत्वेन प्रतीतिर्न स्यादत आहुः—रज्जुसर्पेत्यादीति ।तथा चावस्तुत्वेपि विशेषादर्शनदशान

१ अपवादार्थत्वादिति पाठो गृहार्थदीपिका-विवरणसम्मतः ।

मैवम् । तथा सति पापण्डित्वं स्यात् । एतादृशशास्त्राथाङ्गीकर्तुरासुरेषु भगवता गणित-त्वात् । 'असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । अपरस्परसम्भूतं किमन्यत् कामहतुक'मिति ।

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

एतदुक्तं भवति । तत्कर्तृत्वस्य ब्रह्मणि साक्षादनुपपत्तेरिवद्यासाहचर्येण तत्कथनेऽपि न दोपो न वा प्रतीत्यनुपपत्तिरित्यर्थः । अपवादार्थत्वादितिपाठे तु कर्तृत्वं त्वस्थ्लादिवाक्यानुरोधादपवादार्थ-मेवास्तीति तत्पूर्वं तत्कथनेऽपि नानाप्तकामत्वादिदोपप्रसिक्तनं वा प्रतीत्यनुपपत्तिः । अविद्याया एव तदुपरक्तायास्तत्र कारणत्वस्याऽभ्युपेतत्वादित्यर्थः । तत्र दृष्टान्तमाहुः—'रज्जुसपैवदि'ति । यथा रज्जुसपैस्य विशेपदर्शननाश्यत्वेनाऽऽध्यासिकत्वेऽपि प्रतीत्युपपत्तिस्तंथदमपीति भावः । साधकान्तरम-प्याहुः—'सर्व'मिति । चैतन्यस्य सर्वस्मिन्व्यापकत्वात् । अधिष्ठानत्वेन 'ऐतदात्म्यिम'त्यादौ कार्यरूपत्वोक्तिर्नतूपादानत्वेनेत्यकर्तव स इति स्थिते समादधते—'मैविम'ति । प्रपञ्चस्याऽऽध्या-

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

तदनन्तरं विनीते तिस्मन् रज्जरेवेयिमत्युच्यते तद्वद्वेदेऽपि माहात्म्यज्ञापनेन वैराग्याद्युत्पत्याऽतात्वि-कार्थकथनं, न तु कर्तृत्वादौ तात्पर्यमिति न दोष इति भावः । न'न्वात्मैवेदं सर्वमि'त्यादिश्चितिस्तु समवायित्वं वदतीत्यत आह—'सर्विमि'ति । व्यापकत्वं वदित । न तु समवायित्वम् । अत एव गीतायां विश्वरूपज्ञानानन्तरमेवार्ज्जनेनोक्तं 'ततोऽसि सर्विमि'ति । समाधानमाहुः—'मैविमि'ति । पाषण्डित्वासुरत्वे तु गीतावाक्यं प्रमाणमाहुः—'असत्यिमि'ति । आसुराः अप्रतिष्ठं, न विद्यते ब्रह्मणि श्रीलाल्सम्हकृता गृहार्थदीपिका ।

कारणतोच्यते । किन्तु रङ्गमज्ञानकित्पतसर्पकारणतानद्वह्मणो जगदुपादानत्वं स्वीक्रियते । तथा च यथा सर्पोपादानभृताऽपि रज्जुने सर्पगुणदोपाभ्यां संस्रुयते, तथा जगदुपादानं त्रह्मापि जगद्धण-दोपाभ्यां न लिप्यते । एवं सत्युपादानकारणकार्ययोरभेदाद्वह्मणि कार्याऽभेदरूपार्थस्य कार्यगुणदोप-योजकतयाऽयुक्तस्य रज्जुसर्पवत्कथने दोपो न । रञ्जूसर्पाऽभेदस्य रज्जौ सर्पनिष्ठगुणदोपात्रयोजकत्वात् । अत एव सर्वत्र व्यापकतयेव सर्वरूपत्वं गीतास्क्तिमत्याह—सर्वे समामोषि ततोऽसि सर्वमिति स्मृतेश्चेति चेदिति । त्रह्मणो व्यापकतया सर्वाधिष्ठानत्वेन सर्वरूपत्वम् । न तु सर्वस्य त्रह्मसम्वायिकारणतया त्रह्माभेदः । एवं सित सर्वस्य त्रह्मरूपत्वाभावान्मिथ्यात्वम् । ततोन्यदार्तमितिश्चत्या त्रह्मातिरेके ह्यसत्यत्वात् । एवं पूर्वपक्षिणा कर्तृत्व उपादानत्वे प्रपञ्चसत्यत्वे च खण्डिते तत्समर्थनायाऽऽहः—'मैवं, तथा सती'त्यादिना। सर्वस्य मिथ्यात्वाङ्गीकारे सतीत्यर्थः।

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

यां दोषवठाद्यथा रज्जसर्पज्ञानं तथाऽविद्यादोषवठात्सर्वस्य मिथ्यात्वज्ञानरूपविशेषदर्शनाभावकाठे प्रपञ्चस्यापि वस्तुत्वेन भानं नानुपपन्नमित्यर्थः । मिथ्यावादी समाधानान्तरमाह—सर्वमित्यादि । तथा च 'सर्व समाप्रोधी'ति सर्व जग्रह्याप्रोपि । 'ततः' हेतोः 'सर्वमिस्त' सर्वपदवाच्योसी-त्यर्थः । इत्थं च 'अथेदं सर्व यदयमात्मे'त्यादिश्वतिः 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व तत्सत्यं स आत्मे'त्यादिरूपा च या श्रुतिः सा ब्रह्मणो च्यापकत्वेन सर्वस्मिन् मिथ्याभूते जगित ब्रह्मगतस्य सत्यत्वाद्यारोपेण ब्रह्मत्वं वदित नतु जगत्सम्वायिकारणत्वेनेति स्मृतितात्पर्यं वाद्यभिमतम् ।

तद्षयन्ति मैविमित्यादिना। पाषण्डित्वमिति । पापिलिङ्गित्वं स्यादित्यर्थः । एतदेवोपपादय-

शास्त्रानर्थक्यञ्च, 'सर्वं समाप्तोषी'त्यप्यसङ्गतं स्यात्, वस्तुपरिच्छेदात् । निह वेदो निःप्र-पञ्चरूपकथनमुक्तवा स्वोक्तं जगत्कर्तृत्वं निषेधति । तस्मादध्यारोपापवादपरत्वेन व्याख्यातृ-

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

सिकत्वाङ्गीकर्तुः पापण्डित्वं स्यात् । वेदविरुद्धपदार्थाभ्युपगम एव पापण्डित्विमिति हि स्थितिः । कथ-मेतस्य वेदविरुद्धत्विमत्यत आहुः—'तादृशे'ति । शास्त्रार्थों वेदार्थः । दूपणान्तरमाहुः—'शास्त्रा-नर्थक्यं चे'ति । शास्त्रस्य ब्रह्मकारणत्वोपपादकस्य जन्माद्यस्य यत इत्यादेरानर्थक्यं स्यात् । तस्याऽकर्तृत्वादित्यर्थः । पुनर्दूपणान्तरमाहुः—'सर्विम'ति । ब्रह्मणो निमित्तत्वे कार्यस्य तदन्यत्वा-त्रद्धाप्तिर्वह्मणो न सम्भवति । तत्र हेतुमाहुः—'विस्त्व'ति । ठोके हि वस्तुना कार्येण सह कर्तुः परिच्छेदाद्भिन्नतया स्थितेर्दर्शनात्त्रन्यायेनाऽत्रापि तथा भविष्यतीत्पर्थः ।

#### गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

प्रतिष्ठा यस्येत्यप्रतिष्ठम् । न विद्यत ईश्वरो नियन्ता यस्येत्यनीश्वरम् । अपरस्परं योपित्पुरुपसम्बन्धं विना संभूतमेतादृशमेव जगत् । काम एव प्राणिनां कारणमन्यन्न किमपीत्यर्थः । इत्याहुरिति गीतावाक्यार्थः । अत्रेदमाकूतं—अध्यारोपवादिमते शास्त्रप्रवृत्तिर्दि द्विविधा वक्तव्या । संसारभ्रमनिवारणार्थमीश्वरसत्ता-साधनार्थं च । तत्र केवलब्रह्मस्वरूपप्रतिपादकवाक्येरेव भ्रमनिवृत्तावन्येषां वाक्यानां वैयर्थ्यं स्थात् । अथ च सर्वेरेव स्वमतरीत्या चेतनस्वरूपं ब्रह्मत्यङ्गीकियत एव पुनस्तत्साधनार्थं प्रवृत्तिर्व्यथेव । किञ्च, सर्वे समाप्त्रोपीत्यस्याप्यसङ्गतिः । सर्वस्यापवादार्थत्वेनारोपितत्वादवस्तुत्वेनाव्याप्यत्वादपरिच्छेदकत्वं, वोधकत्वाभावादिति मन्तव्यम् । ननु वेद एव तथा वदतीत्यत आहुः—'न ही'ति । निषेधतीत्यन-श्रीलाद्यभद्दक्ता गृहार्थद्विपका ।

'शास्त्रानर्थक्यं चे'ति । प्रपञ्चिमथ्यात्वाङ्गीकारे वेदादेः शास्त्रस्थापि मिथ्यात्वेन जीवाज्ञान-किल्पितत्वात्किल्पितस्य मिथ्यापदार्थनिवर्तकसाधनोपदेशाऽसमर्थत्वेनाऽऽनर्थक्यं स्यादित्यर्थः । 'सर्व समाप्त्रोषीत्यप्यसङ्गतं स्यादि'ति । सर्वस्य मिथ्यात्वाङ्गीकारे सर्वस्यैव वस्तुतोऽभावाद्याप्याऽभावे व्याप्तिकथनस्याऽयुक्तत्वादित्यर्थः । असङ्गतत्वे हेतुमाहुः—'वस्तुपरिच्छेदादि'ति । 'स्वोक्तं जगकर्तृत्वमि'ति । प्रतीत्या प्राप्तं छोकानुसारि यञ्जगत्कर्तृत्वं तदेव श्रुतिनिपेधित । यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते एतस्याज्ञायते प्राणः स आत्मान स्वयमकुरुतेत्यादिभिविक्येर्यत्योक्तं जगत्कर्तृत्वं तित्रपेधित । तथा सित प्रक्षाळनाद्धि पङ्कस्य दूरादस्पर्शनं वरिमिति न्यायेन जगत्कर्तृत्वं तित्रपेधिः। यचोक्तं जगत्कर्तृत्वं निपेधार्थं श्रुत्याऽनूद्यत इति । तदप्ययुक्तम् । भगवदीयश्रीमिद्च्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

न्ति—एतादृशेत्यादि—असित वाधे वेदस्य मुख्यार्थवाधकर्तुः। आसुरत्वरूपफलेन तेपां पापण्डित्वं द्रढ-यन्ति—आसुरेष्वित्यादिना। तदेवोपपादयन्ति—'असत्यिमि'त्यादिना। असत्यं मिथ्याभूतम्। अप्रतिष्ठं अकाल्पनिकधर्माधर्मतद्भवन्थापकप्रमाणश्च्यम्। अनीश्वरं अकाल्पनिकेश्वरश्च्यम्। अप-रस्परसम्भूतं सर्वस्य कारणकार्यत्वाभिमतस्य मिथ्यात्वात् स्त्रीपुरुपादिन्दपकारणजन्यमित्यर्थः। तथा सित सर्वं कथं दृश्यत इत्यत आह—कामेत्यादि। तथा चाविद्यमानापि कामिनी यथा कामिना दृश्यते एवं द्वेषादनिष्टमपि दृश्यते तथा मिथ्याभूतमपि दोषात् दृश्यत इति त आहुरित्यर्थः। शास्त्रानर्थक्यं वृद्षणो जगत्कारणताप्रतिपादकश्चितस्त्रवैयर्थम् । असङ्गतं स्यादित्युपपादयन्ति—'वस्त्व'-त्यादिना। तथा च ब्रह्मणो व्यापकर्त्वं सर्वात्मकव्याप्यवस्तुन्परतञ्चं, तत्र सर्वस्य मिथ्यात्वे व्याप्यवस्तु-

भिर्वेदान्तास्तिलापः कृता इति मन्यामहे, सर्ववाक्यार्थवाधात् । यथा निर्दोपपूर्णगुण-विग्रहता भवति तथोपरिष्टाद्वक्ष्यामः ।

ननु पुरुपार्थार्थानि शास्त्राणि । इदं च शास्त्रं मोक्षरूपपुरुपार्थसाधकम् । मोक्षश्चाविद्या-निवृत्तिरूप इति युक्तम् । अविद्या चाज्ञानं ज्ञानेनैव नश्यति । ततो ज्ञानोपयोगित्वेन व्याख्यातव्ये वेदान्तेऽध्यारोपायवादव्यतिरेकेण व्याख्यानमयुक्तम्, अतो यथाकथि चिद्-व्याख्यानेपि पुरुपार्थसिद्धेर्न कोपि दोप इति चेत्—

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यच्याख्या।

ननु कर्तृत्वादिकमुक्त्वा स्वयमेव निषेधतीत्यनुपपत्याऽध्यारोपापवादपरत्वेन श्रुतयो व्याख्या-यन्त इत्यत आहुः—'न ही'ति । ब्रह्मणो निर्विशेपत्वप्रतिपादकानां किं निर्विशेपत्वमात्रे तात्पर्यमुत प्रपञ्चवैठक्षण्य इति सन्देह उत्तरं पूर्वसन्देहवारकमित्युक्तेगीतावाक्यस्यैव निर्णायकत्वम् । तत्र चाऽवजानन्ति मामित्यादिना प्रपञ्चसाधारण्येन तज्ज्ञानं निन्दित्वा, महात्मानस्त्वित्वस्वनेन तद्दैठक्षण्येनैव ज्ञानं पुरुषार्थसाधकमित्युक्तम् । तथा जन्मकमं च मे दिव्यमित्यादिना च । एवं निर्विशेपप्रतिपादकानां ठौकिकतत्तन्निपेधमात्रपरत्वेन प्रपञ्चवैठक्षण्य एव तात्पर्यं, न तु स्रोक्ततिन्निपेधोऽप्यमिप्रेतः । तस्य तदसाधकत्वात् । ननु तत्साधकत्वाभावेऽपि तिन्नपेधे वाधकाऽभावात्सोऽप्यत्रास्तीति चेत् । न । तमेव विदित्वातिमृत्युमेतीत्यत्र तच्छन्देन पूर्वोक्तं सहस्रशीर्षत्वादिविशिष्टमेव परमात्मानं परामृश्य तज्ज्ञानस्यैवेतरिनराकरणपूर्वकममृतत्त्वसाधकत्वमुक्तमिति न श्रुत्युक्तानामिप धर्माणां निषेधः श्रुत्यमित्रेत इति सुधीभिराकठनीयम् । नन्वध्यारोपापवादपरत्वेऽपि सामञ्जस्यं द्यास्वारुन्धतिन्याचे दृष्टमिति कथमेतदनभ्युपगम इत्याशङ्कोपसंहारेणाऽऽह—'तस्मादि'ति । तत्र

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम् ।

नान्वितम् । अध्यारोपापवादवादिनमुपहसन्ति—'कृता' इति । अस्पृक्ष्याः कृता इत्यर्थः । वेदान्तार्थस्पर्शोऽपि तेषां नास्तीति भावः । ननु प्रपञ्चसमवायित्वे कार्यदोपो ब्रह्मणि स्यादत आहुः—'यथे'ति । वक्ष्यामः । अन्तस्तद्धर्माधिकरण इति रोषः । स एव पुनः प्रत्यवतिष्ठते—'नन्वि'ति । पुरुषार्थार्थानि पुरुषार्थचातुर्वि्ध्यमेवार्थः प्रयोजनं येषां तानि । इदं च वेदान्तशास्त्रं च । अश्वाद्धभद्दक्रता गृहार्थदीपिका ।

अनुवादं विनापि निषेधस्याऽजरममरमित्यादिश्रौतवाक्येषूपलभ्यमानत्वात् । निह कुत्राप्युपनिपत्सु व्रह्मणि जरामरणादिकमनूदितमस्ति । न च प्राप्तिं विना निषेधो न स्यादिति वाच्यम् । भ्रान्तप्रत्ययेन प्रसक्तस्य सुखेन निषेद्धं शक्यत्वात् । एवं सित लोकप्रतीत्या प्राप्तं यत्कुलालादितुल्यं कर्तृत्वं तस्यैव भगवद्ययश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः ।

नोऽभावे व्यापकत्वमि मिथ्येव भवेदिति फिलतम् । समाधानान्तरमाहः—न हीत्यादिना । तथा 'चापहतपाप्मे'त्यादि 'पूर्णकामं निष्कलं'मित्यादि प्रपञ्चविलक्षणं त्रह्म प्रतिपाद्य यदि खोक्तकर्तृत्वं निषेधेत तदा मृषावादित्वेनाप्रामाण्यं स्यात्सर्वस्यापि वेदस्येत्यर्थः । तिलापः कृताः अप्रमाणीकृता इत्यर्थः । तदेवोषपादयन्ति—सर्ववाक्यार्थेत्यादिना । 'सर्वं खिलवं'ति 'ऐतदात्म्य'मिति 'स आत्मानं स्वयमकुरुते'तिवाक्यानां प्रामाण्यवाधादित्यर्थः । सर्ववेदान्तानां मुख्यार्थे प्रामाण्यार्थमाहुः—यथेत्यादि । उपरिष्टात् अन्तस्तद्धर्माधिकरणे ।

न । पुरुपार्थस्य शास्त्रार्थस्य वा स्वरूपं शास्त्रेकसमधिगम्यम् । न स्वबुद्धिपरिकल्पितम् । अतः स्वबुद्धा शास्त्रार्थं परिकल्प्य तत्र वेदं योजयन्तो महासाहसिकाः सिद्धरुपेक्ष्याः । पुरुपार्थः पुनर्यथा वेदान्तेष्ववगतः । 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' 'ब्रह्मविदाम्नोति परं' 'न स

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

हेतुमाहुः—'सर्चे'ति । तत्र तस्य सामञ्जस्थेऽत्यत्र वहूनां वाक्यानामर्थस्य वाधान्नाऽत्र सामञ्जस्यमिति भावः । नतु तस्योपादानत्वे कार्यरूपत्वेन प्राकृतत्त्वमापद्येतेत्यत् आहुः—'यथे'ति । नहि कार्यं प्राकृतं, सर्वस्य भगवद्रपत्वात् । पुरुषः स्वभ्रमादेव तथा पर्यतीत्यादिकमुपिरिष्टाक्तदनन्यत्वमार-म्भणेत्यादिषु । पुनः पूर्वपक्षी प्रत्यवितष्ठते—'निव्यंति । सर्वाण्यपि हि शास्त्राणि त्रिवर्गसाधकत्वात्तर्यापुरुषार्थपर्यवसानानि । वेदान्तशास्त्रं तु मोक्षसाधकत्वात्ततोऽप्यधिकम् । मोक्षस्तु पञ्चपर्वाऽविद्यान्ताश एव । यतस्तमेवेत्यादिभिर्ज्ञानस्यैव मोक्षसाधकत्वस्य प्रतीयमानत्वात् । ज्ञानस्य चाज्ञानिरासकत्वात् । तथा च वेदान्तानां ज्ञानोपयोगित्वेनेव मोक्षपर्यवसायित्वस्योपपत्तेर्वाऽध्यारोपापवादव्यितरेकेण सप्टादिवाक्त्यानां तदुपयोगित्वं सम्भवतीति तथैव व्याख्यानेन सर्वोपपत्तौ न किञ्चिद्द्पणमिति स्थिते निषेधन्ति—'ने'ति । पुरुपार्थपर्यवसायित्वाऽन्यथानुपपत्त्याऽध्यारोपापवादोऽङ्गीकर्तव्य इति यदुक्तम् । तन्न युक्तम् । यतः पुरुषार्थस्वरूपं श्रुत्येकसमधिगम्यं न स्वबुद्धिकत्यितम् । तस्य संघात-गोस्वामिश्रीमिद्धिरिधरवित्वत्तं विवरणम् ।

'अज्ञानिम'ति । भावरूपं नतु ज्ञानाभावः । इदं च योगशास्त्रे प्रसिद्धम् । 'यथा कथि दि'ति । तथा च यथा वेदान्तन्याख्यानेन ज्ञानं भविष्यति तथा न्याख्येयम् । ततो ज्ञाने जाते 'ब्रह्मविद्वह्मैव भवती'तिब्रह्मक्ष्पावस्थात्मकपुरुषार्थसिद्धौ सत्यामध्यारोपापवादेन न्याख्यानं युक्तमेवेति भावः । समाधानमाहुः—'ने'ति । पुरुषार्थस्य मोक्षस्य । महासाहिसका इति । तथा च भवद्री-त्याऽविद्यानिवृत्तिरूपो मोक्षोऽध्यारोपापवादेन न्याख्यानरूपः शास्त्रार्थोऽपि नास्तीति भावः । नतु भवन्मते कीदृशो मोक्ष इत्यत आहुः—'पुरुषार्थ' इति । अवगत इति । तथा मन्तन्य इति

शेषः । येषु वाक्येष्ववगतस्तानि वाक्यान्याहुः—'ब्रह्म वेदे'ति । इदं वाक्यपश्चकं, ब्रह्मभावः, श्रीलाॡभटकता गृहार्थदीपिका ।

श्रुत्मा निषेधः क्रियते । न तु परमाठौकिकस्य मनसाप्याकठियतुमशक्यस्य स्त्रोक्तकर्तृत्वस्य । अत एव जन्मादिसूत्रभाष्ये समवोचद्भगवान् भाष्यकारः प्रतीतं च निषेध्यं नाप्रतीतं न श्रुति-प्रतीतमिति । नतु कारणत्वमात्रस्त्रीकारे दोषाऽभावेऽपि समवायिकारणतास्त्रीकृतौ कार्यकारणयोरभे-

भगवदीयश्रीमदिच्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

अध्यारोपापवादखण्डनमसहमानस्तद्वादी पुनः प्रत्यवितष्ठते—'निन्व'लादिना । पुरुषार्थाथानि पुरुषार्थचतुष्टयसम्पत्तिबोधकानि । इदं च वेदान्तरूपं च । अज्ञानं पञ्चपर्वात्मकं न तु
ज्ञानाभावरूपम् । तथा सत्यहमज्ञ इति प्रत्यक्षानुपपत्तेः । तथा हि अहमज्ञ इति च धीर्ज्ञानसामान्याभावविषिपणी वाच्या । अभावप्रत्यक्षस्य प्रतियोगिज्ञानजन्यत्विनयमात् । प्रतियोगिज्ञानसत्त्वे च ज्ञानसामान्यभावस्य वक्तमशक्यत्वात् । तथा चाहमज्ञ इति प्रत्ययप्रकारगता पञ्चसु सर्वेष्वेव वाच्या नत्वभावे
इति फिटतं बोध्यम् । ज्ञानेनैव मिथ्यापदार्थच्यावृत्तवह्मज्ञानेनैव । व्याख्यानं वेदान्तानां
व्याख्यानम् । यथाकथित्रद्वात् अध्यारोपापवादप्रकारेणापि ।

पुनरावर्त्तते', 'ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरं' 'अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दादि'त्येवमादिभिः श्रुतिस्मृतिन्यायैः ब्रह्मप्राप्तरेव पुरुपार्थत्वं, ब्रह्म च पुनर्न जीवस्यात्म-मात्रमज्ञानवद्वा । 'एकस्येव ममांशस्य जीवस्येव महामते । बन्धोऽस्याविद्ययानादिर्विद्यया च तथेतर' इति भगवता जीवस्येवाविद्यावत्त्वप्रतिपादनात् ।

#### गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

निवृत्त्यनन्तरभावित्वेन पूर्वं तज्ज्ञानस्य श्रुतिं विनाऽसम्भवात् । तथा च खबुद्ध्या द्वास्त्रार्थं शास्त्रस्य वेदान्तस्यार्थं, प्रयोजनं फलं पुरुपार्थं मोक्षरूपं परिकल्प्य कथं तत्र वेदः सर्वोऽपि योज-यितुं शक्यः । ज्येष्ठप्रमाणस्याऽपौरुपेयस्वेन निरस्तसमस्तदोपाशङ्कस्य प्रमाणान्तरानुरोधेन नेतुमश-क्यत्वात् । नयने वा साहसमात्रत्वात्सतामसम्मतमेवेत्युपेक्षाविषयत्वं न व्यभिचरतीति सर्वं सुस्थम् ।

तार्हें कीद्दशः शास्त्रार्थ इत्याकांक्षायां तत्स्वरूपमाहुः—'पुरुषार्थ'इति । तदेवाहुः—'ब्रह्म वेदे'ति । नतु ब्रह्मप्राप्तेः कथं पुरुपार्थत्वम् । प्राप्यप्रापकभावस्य भेदिसद्भ्यधीनत्वात् । जीवस्य चाभेदवोधकश्चत्रत्रोधेन ब्रह्मरूपत्वादित्याशङ्कशाऽऽहुः—'ब्रह्म चे'ति । नहि जीवमात्रं ब्रह्मिति वक्तुं शक्यम् ।
सर्व एवात्मानो व्युचरन्तीत्यादौ जीवातिरिक्तस्यांऽशिनः प्रतीयमानत्वात् । दूषणान्तरमाहुः—

## गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

परप्राप्तिः, संसारेऽनावृत्तिः, परप्राप्तिस्वरूपं, जन्यभावनश्वरत्वयोर्व्याप्तिनिराकरणं, एतत्पञ्चकं वोधयित । 'पुरुषार्थत्विम'ति । भवतीति शेषः । तथा च श्वेताश्वतरोपनिपदि मायानिवृत्तिरेव मोक्षः । तैत्तिरीये बह्मज्ञानेन मायानिवृत्तौ परप्राप्तिरेव मोक्षो नत्वविद्यानिवृत्तौ । एकादशस्कन्धे विद्याविद्ययोर्माया-जन्यत्वस्योक्तत्वेन मायाविद्ययोर्भेदादिति भावः । नन्वविद्यावतो जीवस्य ब्रह्मस्कूपस्य परमव्योमा-तमकत्वसम्पादनरूपत्वेन ब्रह्मणोऽप्यविद्यावत्त्वं तस्य पुनः सर्वत्र सत्वात्कथं परप्राप्तिरुच्यत इस्यत आहः—'ब्रह्मो'ति । 'आत्ममात्रिमि'ति । 'मात्रं कात्रुर्येऽवधारणे' इस्यमरात्कृत्स्नात्मस्कूपिन-

## श्रीलाॡभद्दकृता गृहार्थदीपिका।

दात्कार्यगता दोषा ब्रह्मणि प्रसज्येरन्नित्याशङ्क्याऽऽहुः—'यथा निद्धेषपूर्णगुणविग्रहते'त्यादि । 'यथाकथिक्वद्याख्यानेऽपी'ति । श्रुतीनां मुख्यार्थवाधेन व्याख्यानेऽपीत्यर्थः । 'जीवस्याऽत्म-मात्रमि'ति । देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणात्मकभेदेन पश्चात्मको यः सङ्घातस्तत्र सङ्घाते यो जीवः स आत्मा तदेव ब्रह्मेति न । किन्तु सर्वस्य पै

#### भगवदीयश्रीमद्भिखारामप्रणीतः प्रदीपः ।

स्वतृद्धिपरिकिल्पितं अवैदिकावध्यारोपापवादौ कल्पयित्वा सर्वेषां वेदान्तानां निर्धर्मके ब्रह्मणि तात्पर्यकल्पनं शास्त्रार्थं इति स्ववृद्धिकल्पितम् । तत्र स्ववृद्धिकल्पिततात्पर्याविषये । महासाहिसकाः लोकेऽविचारितकर्तारः साहिसकाः, वेदार्थातिक्रमेणाविचारितवक्तारो महासाहिसका इत्यर्थः । वादिमतिसद्धं पुरुपार्थं खण्डियत्वा सिद्धान्ते पुरुपार्थस्तरूपमाहुः —पुरुषार्थं इत्यादिना । नतु जीवब्रह्मणोश्चेतन्यव्यक्तिमेदाभावात्, प्राप्तेश्च भेदपूर्वकत्विनयमाद्वह्मप्राप्तेः कथं पुरुपार्थतेत्यत आहुः—ब्रह्म चेत्यादि ।

१ अत्राऽपि पुस्तकाभावात्पुनरमिममन्थस्टितः।

तस्माद्रयायोपबृंहितसर्ववेदान्तप्रतिपादितसर्वधमंवत् ब्रह्म । तस्य श्रवणमनननिदिध्या-सनैरन्तरङ्गेः शमदमादिभिश्च वहिरङ्गेरितशुद्धे चित्ते स्वयमेवाविभूतस्य स्वप्नकाशस्य सायुज्यं परमपुरुपार्थः । तस्मात् सर्वे वेदान्ताः स्वार्थ एव युक्तार्था इति न्यायैर्वक्तव्यत्वात् ब्रह्मणः समवायित्वाय समन्वयसूत्रं वक्तव्यम् एवं ब्रह्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय किंलक्षणकं ब्रह्मेत्याका-ङ्वायां जन्मादिसूत्रद्वयेन वेदश्रमाणकजगत्कर्तृ समवायि चेत्युक्तं, एवं त्रिसूत्र्या जिज्ञा-सालक्षणविचारकर्तव्यता सिद्धा ।

इति प्रथमाध्याये प्रथमपादे तृतीयं समन्वयाधिकरणम् ॥

गोस्वामिश्रीमुरलीधरविरचिता अणुभाष्यव्याख्या।

'अज्ञानवद्वे'ति । अज्ञानमिवद्या । नद्यविद्यावत्त्वं ब्रह्मणः केनापि वक्तुं शक्यम् । एकस्यैव ममांद्रास्येत्यादौ जीवस्येव तद्वत्वश्रवणात् । ततः किमत आहुः—'तस्मादि'ति । यस्माद्देदार्थस्य
सर्वस्यापि स्वरूपं न स्ववुद्धिकल्पितं किन्तु शास्त्रेकसमधिगम्यं तस्मादित्यर्थः । श्रुत्यर्थो हि स्त्रानुसारेणोक्तः स्वाभाविक इति ब्रह्मणो वेदार्थत्वेन तत्स्वरूपं पुरुपार्थस्वरूपं चोभयमपि यादशं वेदान्तेव्ववगतं तादशमेवेति मन्तव्यम् । एताविद्यरूपणस्य प्रयोजनमाहुः—'तस्मादि'ति । अस्थूलादिवाक्यानां स्वार्थपरत्वे तद्यायेनाऽन्येपामपि श्रीतत्वात्तत्परत्वस्याऽऽवश्यवाच्यत्वात्तदात्मान्यः
स्वयमक्रुक्तेत्यादिसमवायित्वप्रतिपादकवाक्यस्थसन्देहिनराकरणार्थं समन्वयस्त्रकथनस्याऽऽवश्यकत्वात्सार्थकत्विमित्यर्थः ॥

इति तृतीयाधिकरणम्।

गोस्वामिश्रीमद्गिरिधरविरचितं विवरणम्।

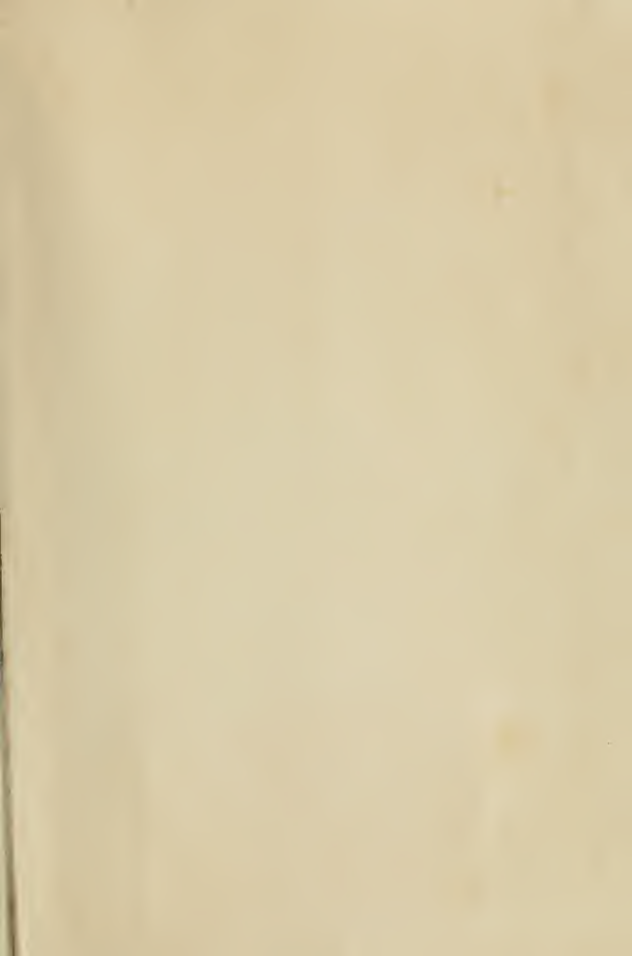
मित्यर्थः । 'प्रतिपादनादि'ति । जीवस्याविद्यावन्त्वांशत्वप्रतिपादनेनांशिष्ठहात्राप्तिक्तिवेति भावः । व्रह्मणः सर्वधर्माश्रयत्वमुपसंहरन्ति—'तस्मादि'ति । 'न्यायोपवृहितः'ति । न्यायेनोत्तरमीमांसयो-पवृहितः विद्वितो यो वेदान्त उपनिषद्भागस्तेन प्रतिपादितमित्यर्थः । तस्य सर्वधर्मविशिष्टस्य ब्रह्मणः । 'अतिशुद्धः' इति । तथा च सर्वेषां साधनानां चित्तशुद्ध्यर्थत्वमेवेति भावः । 'स्वयमाविभूत-स्ये'ति । 'नायमात्मा प्रवचनेने'ति श्रुत्या प्रसाद एवाऽऽविभावे हेतुरिति स्वयंपदेन द्योत्यते । तथा च 'सोऽश्रुते' इति श्रुत्युक्तं सायुज्यमेव योक्ष इति भावः । उपसंहरन्ति—तस्पादिति । स्वार्थे एव शक्यार्थं एव । न्यायैः उत्तरमीमांसास्यः । सर्वत्र शक्तयैवोपनिषद्भाक्यप्रतिपादनं व्यासाभिष्रेतिमिति भावः । समवायित्वाय समवायिकारणत्ववोधनायैव ।

इति तृतीयाधिकरणम्।

भगवदीयश्रीमदि्च्छारामप्रणीतः प्रदीपः।

सिद्धान्तमुपसंहरित—तस्मादिति । न्यायोपवृंहितं सर्वव्यासस्त्रप्रतिपादितं । तस्य सधर्मकत्रह्मणः । स्वार्थे एव वाच्यार्थे एव । समवायित्वाय 'स आत्मानं स्वयमकुरुते'तिश्रुति-प्रतिपादितसमवायिकारणताव्यवस्थापनायेत्यर्थः । प्रतिज्ञाय प्रथमस्त्रेण ब्रह्मविचारप्रतिज्ञां कृत्वा । इत्युक्तं निमित्तकारणत्वससमवायिकारणत्वस्पठक्षणद्वयवद्वस्रेत्युक्तम् । एवं त्रिस्त्रोक्तार्थमुपसंहृत्य सिद्धमाहुः । त्रिस्त्रच्येत्यादि

इति प्रथमाध्याये प्रथमपादे तृतीयं समन्वयाधिकरणम् ॥ ३ ॥





1921 v.l

B Vallabhacarya 132 Brahmasutra V3V33 bhasyam Brahmasutranam Anubh

PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY



